

مُنْتَدِبُ شَرْقٍ مُّهَاجِرٌ مُّسْكَنٌ

# اسلامی دولت

پاکستانی ملکہ پاکستانی ملکہ

حیدری

جنگ سکل

هُنَّ لِبَاسُكُوكُو وَأَنْتُمْ لِبَاسُكُوكُو هُنَّ.

# اسلامی دولہ

کامیاب خوشگوار ازدواجی زندگی کیلئے نادر اسلامی تحریف

تالیفے

محمد عاصی عادل

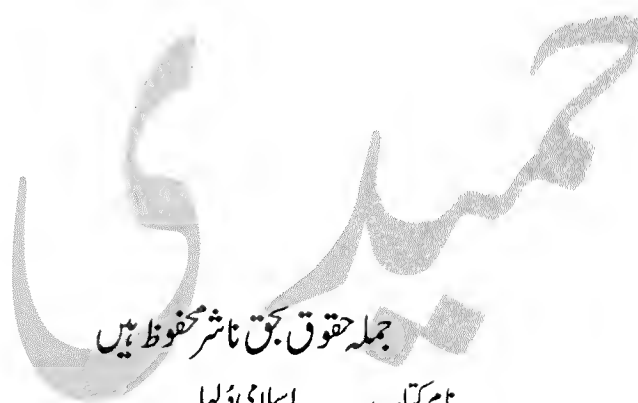


مشاقب کارنر - الحبیم مارکیٹ اردو بازار لاہور

حمدی

## فہرست

| صفحہ | عنوان                                 | صفحہ | عنوان                           |
|------|---------------------------------------|------|---------------------------------|
| 28   | آدھادین مکمل ہونا                     | 11   | ابتدائیہ                        |
| 29   | بیوی کے انتخاب کا معاملہ              | 15   | دور جاہلیت میں نکاح کے طریقے    |
| 30   | چار صفات                              | 17   | نکاح کرنا سنت مؤکدہ ہے          |
| 30   | دیندار عورت سے نکاح کرنے پسندیدہ ہے   | 17   | نکاح کے فوائد                   |
| 32   | حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا مشورہ    | 18   | ایمان کی تکمیل                  |
| 32   | دیندار عورت سے شادی کا فائدہ          | 18   | نکاح سے اعراض کرنے پر تہذیب     |
| 33   | کامیاب شادی                           | 19   | ایک صحابی کا عذر                |
| 34   | برکت اور رحمت                         | 20   | سنن سے اعراض پر دعید            |
| 34   | دیندار عورت کی خوبی                   | 21   | مفہوم کوئی عذر نہیں             |
| 35   | حسب و نسب                             | 22   | شادی کی وجہ سے درجات میں بلندی  |
| 36   | حسن و جمال                            | 23   | عبادات کی تکمیل اور قلبی سلامتی |
| 38   | انسیت پیدا ہونے کا سبب                | 23   | شادی شدہ کی فضیلت               |
| 41   | بیوی کے انتخاب میں فتحہ کرام کے مشورے | 24   | مشورہ کرنا                      |
| 42   | قابل غور بات                          | 25   | استخارہ کرنا                    |
| 42   | بیوی کے انتخاب میں ایک اور احتیاط     | 27   | سات دن تک استخارہ کرنا          |



جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

|            |                           |
|------------|---------------------------|
| نام کتاب   | اسلامی دولہا              |
| تألیف      | محمد الیاس عادل           |
| مشتاق      | احمد                      |
| ناشر       | مسلمان خالد               |
| اهتمام     | تاریخ ہجرتی               |
| پروف خوانی | گل گرافیک                 |
| کپوزنگ     | اسلام عصمت پرنسپلز، لاہور |
| پرنسپلز    | 130 روپے                  |
| قیمت       |                           |

| صفہ | عنوان                                     | صفہ | عنوان                                     |
|-----|-------------------------------------------|-----|-------------------------------------------|
| 59  | مہر کی شرط                                | 43  | حضور علیہ اصلوۃ والسلام کے لیے فخر کی بات |
| 59  | دس او قیمہ مہر                            | 44  | فائدہ مند بات                             |
| 59  | ایک جوڑا جوڑی                             | 44  | امام غزالی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی رائے  |
| 60  | ستو یا چھوڑ                               | 45  | حدیث مبارکہ                               |
| 60  | حضرت ام سیم رضی اللہ عنہا کا مہر          | 45  | میگنی کرنا                                |
| 60  | حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا قول | 46  | میگنی پر میگنی نہیں کرنی چاہیے            |
| 60  | ادب کا تقاضہ                              | 48  | نکاح کا اہتمام کرنا                       |
| 61  | معمولی مہر پر بیٹی کا نکاح کرنا           | 49  | یہ کوچالیدنا                              |
| 62  | مشکل مسئلہ کا حل                          | 49  | نکاح کے شرعی مسائل                        |
| 63  | نیت کا بدلہ                               | 50  | نکاح محبت والفت کا باعث                   |
| 63  | بیوی کو مہر معاف کرنے کا اختیار ہے        | 51  | نکاح کا خطبہ                              |
| 64  | مہر کی اقسام                              | 53  | نکاح کا اعلان کرنا                        |
| 64  | مہر جعل                                   | 55  | حق مہر                                    |
| 65  | مہر موجہ جعل                              | 55  | زیادہ مہر مقرر نہ کیا جائے                |
| 65  | مہر موجہ خر                               | 57  | بہترین عورت                               |
| 65  | مہر کے شرعی مسائل                         | 57  | برکت والی عورت                            |
| 66  | قابل غوربات                               | 58  | ام المؤمنین سیدہ فاطمہؓ کا مہر            |
| 67  | جیزیر کی رسم                              | 58  | ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہؓ کا مہر      |
| 68  | قابل غوربات                               | 58  | ام المؤمنین حضرت ام سلمہؓ کا مہر          |
| 69  | جیزیر کے بارے میں ایک غلط نہیں            | 59  | پانچ سو درہم مہر                          |

| صفہ | عنوان                                    | صفہ | عنوان                                       |
|-----|------------------------------------------|-----|---------------------------------------------|
| 91  | کثرت جماع سے پرہیز کرنا چاہیے            | 71  | جیزیر کی خرابیاں                            |
| 91  | ہمارا گ رات کی سچ                        | 73  | شادی کی فضول رسمات سے اجتناب کرنا           |
| 92  | دعوت و یہہ                               | 80  | شادی کی پہلی شب                             |
| 92  | و یہہ کرنے کا حکم                        | 82  | دعا پڑھنا                                   |
| 92  | و یہہ میں سادگی                          | 82  | دعا پڑھنے کا فائدہ                          |
| 93  | دعوت و یہہ میں جانے کا حکم               | 83  | پرہد کا لاملا ذر کھنا                       |
| 94  | زیادہ تکلف نہ کرو                        | 84  | حضرت عبداللہ بن مسعودؓ کی نصیحت             |
| 95  | نمود و نماش اور و یہہ کا غیر مسنون طریقہ | 85  | عشل جنابت                                   |
| 97  | بیوی کے حقوق                             | 85  | حضور علیہ اصلوۃ والسلام کا عشل جنابت فرمانا |
| 98  | نان و نقہ کا انتظام کرنا                 | 86  | ہربال کے نیچے جنابت ہے                      |
| 98  | اہل و عیال پر خرچ کرنے کا اجر            | 86  | ایک بال کی جگہ خشک دہنے پر عذاب             |
| 100 | نان و نقہ کی ادائیگی میں کنجوی نہ کرے    | 86  | عشل کے وقت پرہد کرنا                        |
| 101 | کنجوں خاوند کے لیے وعید                  | 87  | دوبارہ محبت سے قتل و خسو                    |
| 101 | بیوی کو خوب شدید ہے کا ثواب              | 87  | سونے کے بعد عشل کرنے کی اجازت               |
|     | کنجوں خاوند کے مال سے بلا اجازت          | 87  | جنہی کے لیے حکم                             |
| 102 | خرچ کرنے کا حکم                          | 87  | فرشتے گھر میں داخل نہیں ہوتے                |
| 103 | اہل و عیال کے لیے کمالی کردار کے ذمہ ہے  | 88  | عشل کے مسائل                                |
| 105 | اہل و عیال کے لیے چد و چد کرنا ثواب ہے   | 89  | عشل کی سنتیں                                |
| 106 | ابداں کا عمل                             | 90  | ضروری مسائل                                 |
| 107 | عورت کا نقہ مرد کے ذمہ                   | 90  | آہم مناسب وقت                               |

| صفحہ | عنوان                               | صفحہ                                          | عنوان                                             |
|------|-------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 108  | ٹواب کی بات                         | خادند عورت کی بد مزاجی پر صبر و<br>برداشت کرے | 108 خادند عورت کی بد مزاجی پر صبر و<br>برداشت کرے |
| 111  | حضرت ابوالدرداء کا واقعہ            | عورت کی بد مزاجی پر صبر کرنے کا اجر           | 111 حضرت ابوالدرداء کا واقعہ                      |
| 112  | بیوی پر تشدید کرنے کی ممانعت        | غازی کا مرتبہ                                 | 112 بیوی پر تشدید کرنے کی ممانعت                  |
| 114  | ہلکی مار مارنے کی اجازت             | مسکرا کر صبر کرنا                             | 114 ہلکی مار مارنے کی اجازت                       |
| 115  | دوباتیں                             | بہترین مرد کی نشانی                           | 115 دوباتیں                                       |
| 115  | قابل غور بات                        | کامل ترین ایمان والا شخص                      | 115 قابل غور بات                                  |
| 116  | اچھے خادند کی خصلت                  | بیوی کی بد مزاجی پر گوہڑا آہس چاہیے           | 116 اچھے خادند کی خصلت                            |
| 116  | طلاق دینے کا اختیار                 | صبر اور خاموشی کی وجہ                         | 116 طلاق دینے کا اختیار                           |
| 117  | توجہ طلب بات                        | جہنم کی آگ سے بچاؤ                            | 117 توجہ طلب بات                                  |
| 117  | خادند کو خوش مزاج ہونا چاہیے        | مرتبہ کی بلندی                                | 117 خادند کو خوش مزاج ہونا چاہیے                  |
| 118  | سیدہ عائشہؓ کی گزیان                | ازدواجی زندگی کی کامیابی                      | 118 سیدہ عائشہؓ کی گزیان                          |
| 119  | ہارکابدله                           | بیوی سے بد کلامی نہ کرے                       | 119 ہارکابدله                                     |
| 120  | حضرت سودہ اور مزاح کی صورت          | خفا ہونا بھی بیوی کا حق ہے                    | 120 حضرت سودہ اور مزاح کی صورت                    |
| 120  | أم المؤمنین حضرت عائشہؓ صدیقۃؓ      | اپنی بیوی سے محبت کریں                        | 120أم المؤمنین حضرت عائشہؓ صدیقۃؓ                 |
| 121  | سے خوش مزاجی                        | بیوی کی اہمیت                                 | 121 سے خوش مزاجی                                  |
| 121  | میاں بیوی کی خوش طبعی کا ایک انداز  | والدین کے حقوق کا خیال رکھیں                  | 121 میاں بیوی کی خوش طبعی کا ایک انداز            |
| 122  | محبت کی گرہ                         | تو جہ طلب بات                                 | 122 محبت کی گرہ                                   |
| 123  | خادند کو میاں اپنی لامیں رہنا چاہیے | والدین کا احسان مانو                          | 123 خادند کو میاں اپنی لامیں رہنا چاہیے           |
| 125  | حضرت ابن عباسؓ کا عمل               | والدین سے نیک سلوک کرو                        | 125 حضرت ابن عباسؓ کا عمل                         |
| 125  | عورت کی نفرت کی وجہ                 |                                               | 125 عورت کی نفرت کی وجہ                           |

| صفحہ | عنوان                                   | صفحہ | عنوان                               |
|------|-----------------------------------------|------|-------------------------------------|
| 159  | ماں کے احسانات کا اعتراف                | 159  | زن کے قریب نہ پھکو                  |
| 161  | جننت اور دوزخ                           | 189  | قط سالمی کی وجہ                     |
| 162  | باب کے ساتھ حسن سلوک                    | 190  | ہر عضو کو زنا سے باز رکھا جائے      |
| 164  | مل باب کے ساتھ حسن سلوک کرنے کا تائید   | 190  | اپنی شرم گاہوں کی حفاظت کرو         |
| 164  | جننت ماں کے قدموں تلے ہے                | 190  | زانی پر لعنت                        |
|      | سب سے زیادہ حسن سلوک کی                 | 191  | حضرت داؤد علیہ السلام کی نصیحت      |
| 165  | حددار ماں ہے                            | 192  | حضرت لقمان علیہ السلام کی نصیحت     |
| 166  | سب سے زیادہ محبوب عمل                   | 192  | شیطان کی خوش بہنی                   |
| 167  | ماں باب کو متانا گناہ ہے                | 192  | نیک شخص کی قبولیت دعا               |
| 169  | کام کی باتیں                            | 193  | ایمان کی مضبوطی                     |
|      | اپنے اہل و عیال کو نیکی کی طرف          | 195  | پاؤں کا شنے کی وجہ                  |
| 172  | راغب کرنا                               | 196  | ایمان کی برپادی                     |
| 173  | اہل و عیال کو جہنم سے بچانے کا طریقہ    | 197  | شیطان کا وسوسہ                      |
| 175  | بیٹی کی پیدائش پر ناراض نہیں ہونا چاہیے | 197  | حضرت سليمان بن یسأر                 |
| 178  | بیٹی کی پرورش پر جنت کا حصول            | 199  | نیکی کے عمل کی برکت                 |
| 179  | جہنم کی آگ سے بچاؤ                      | 199  | بدکاری سے باز رہنے کی نصیحت         |
| 181  | اپنی بیوی پر اعتاد کریں                 | 200  | بدکاری کی سزا                       |
| 182  | اپنی بیوی پر ناجائز تہمت نہ لگائیں      | 201  | سوردے مارنے کا حکم قرآن حکیم میں    |
| 185  | لحان کا مفہوم                           | 202  | بدکار کی سزا کا سر عالم انعقاد کرنا |
| 188  | بدکاری اور بے حیائی کے کام نہ کرے       | 202  | رجم کی حقیقت                        |

| صفحہ | عنوان                                            | صفحہ | عنوان                                 |
|------|--------------------------------------------------|------|---------------------------------------|
| 273  | بچوں کے سامنے یہوی سے بھگڑانہ کرے                | 246  | قابل غوربات                           |
|      | یہوی سے ہمبستری کی ممانعت کے                     | 248  | ایک سوال اور اس کا جواب               |
| 275  | ایام کا لاحاظہ کر کے                             | 251  | یہوی کی خدمات کی قدر رکھیجے           |
| 275  | روزہ کی حالت میں                                 | 255  | یہوی کے دل میں بدگانی پیدا نہ رکھیجے  |
| 277  | حیض و نفاس کے دنوں میں ممانعت                    | 257  | اپنی یہوی کے جذبات کا خیال رکھیجے     |
| 280  | بیٹا پیدا نہ کرنے پر یہوی کو تعمید کا شانشہ نہیں | 258  | یہوی کے رشتہداروں کی بھی عزت کرے      |
| 282  | لڑائی کی صورت میں صلح کر لئی چاہیے               |      | رشتہداروں کے ساتھ حسن سلوک            |
| 284  | میاں یہوی کو بھداری سے کام لینا چاہیے            | 259  | کرنے کا حکم                           |
| 286  | ثالث مقرر کرنا                                   | 261  | رشتہداروں سے بھلائی کرو               |
| 286  | صلح کرنے والے سے اللہ تعالیٰ خوش ہوتا ہے         | 261  | حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا حکم      |
| 288  | دوٹالشوں کی تقریری                               | 262  | یہوی کے دیے ہوئے تکہ کو تحریر نہ جانے |
| 289  | اپنی یہوی کو بے پر دگی سے بچائے                  | 264  | اپنی یہوی کا خوف                      |
| 292  | ثالث کا حکم اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے             | 265  | پرده کا سجدہ ہونا چاہیے               |
| 293  | حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنی                |      | حضور نبی کریمؐ کا بے مثال فیصلہ       |
| 295  | طلاق دینے میں جلدی نہیں کرنی چاہیے               | 266  | زوجہ مطہرہ کو پرده کرایا              |
| 296  | طلاق سے بچوں کا مستقبل ہاریک ہو جاتا ہے          | 266  | حضرت ابو طلحہؓ کا عمل                 |
| 298  | طلاق کی شرح میں اضافے کی وجہات                   | 267  | عورت چھپا کر کھنے کی چیز ہے           |
| 300  | طلاق                                             | 268  | عورت کا پرده کوئی نئی بات نہیں ہے     |
| 301  | سرال والوں کو نیک نہ کرے                         | 270  | لائق کا علاج                          |
| 301  | شیطان کی خوشی                                    | 271  | غصہ پر قابو پانا سیکھیے               |

| صفحہ | عنوان                                   | صفحہ | عنوان                                   |
|------|-----------------------------------------|------|-----------------------------------------|
| 221  | غصہ شیطانی اثر ہے                       | 203  | مزرا کے نفاذ کا طریقہ                   |
| 221  | غصہ ختم کرنے کی تدیر                    | 203  | حضرت ماعز بن مالک کا واقعہ              |
| 221  | مومنانہ اخلاق کی باتیں                  | 205  | سیدعہ کا واقعہ                          |
| 222  | غصہ پر قابو پانے کا اجر                 | 206  | حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا فیصلہ      |
| 222  | غصہ ضبط کرنے کا انعام                   | 207  | شادی ہندو کے لیے سنگاری ہی ہے           |
| 222  | حضرت ابو الدرداءؓ کی اپنی یہوی کو تصحیح | 208  | تورات میں بھی سنگاری کا حکم موجود ہے    |
|      | خاوند اپنی یہوی کی راز والی باتیں       | 209  | کتاب اللہ کا حکم                        |
| 224  | دوسروں سے نہ کہے                        | 209  | چار گواہیاں                             |
| 226  | یہوی کے ساتھ میان دروی انتیار کرے       | 210  | زبردستی بدکاری کے متعلق حکم             |
| 226  | اعتدال قائم رکھے                        | 211  | سب سے بڑا گناہ                          |
| 228  | یہوی کی تعریف کرنے کی عادت بھی ڈالیجئے  | 211  | شادی شدہ بکار کے لیے سخت ترین مزرا      |
| 235  | اپنی یہوی کو منا لجئے                   | 213  | جہنم کا عذاب                            |
| 238  | عورت کے جذبات کی نویسیت                 |      | غربت کے خوف سے اپنی اولاد کو            |
| 238  | عورت کی خوبیوں کو مد نظر کو             | 214  | ضائع نہ کیجئے                           |
|      | یہوی کی بیماری میں اس کا ساتھ نہ        | 217  | اپنی یہوی کو قیدی نہ سمجھو              |
| 240  | چھوڑا جائے                              | 218  | خاوند ہر وقت اپنی یہوی پر غصہ نہ کر کرے |
| 242  | اپنی یہوی سے دوستی رکھیجے               | 219  | ایمان کی برہادی کا باعث                 |
| 243  | ایک فلاسفہ کا نظریہ                     | 219  | غصہ پر قابو پانا سیکھیے                 |
| 243  | ہر دلکش کی ساختی                        | 220  | غصہ ختم کرنے والا کلمہ                  |
| 245  | اللہ تعالیٰ کی حکمت                     | 221  | غصہ پر قابو پانا ہی بہادری ہے           |

## ابتدائیہ

اللہ تعالیٰ نے نسل انسانی کو ایک ضابطے کے تحت آگے بڑھانے کے لیے میاں اور بیوی کا رشتہ قائم کیا اور اس مقصد کے لیے نکاح کرنے کا حکم دیا ایک حدیث پاک میں آتا ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، شادی کرنے سے انسان بہت ساری برائیوں سے نجی جاتا ہے بلکہ اگر کوئی چاہتا ہے کہ دنیا سے پاک و صاف حالت میں جائے تو اس کی صورت یہی ہے کہ وہ شادی کرے حدیث پاک میں ہے کہ ”جو شخص اللہ تعالیٰ سے پاک و صاف ملتا چاہے اس کو شریف عورتوں سے شادی کرنا چاہیے۔“ (مشکوٰۃ شریف)

بہت سی احادیث مبارکہ ہیں جن میں نکاح کی ترغیب دی گئی ہے حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ ”فتح الباری“ میں تحریر فرماتے ہیں کہ شادی شہوت توڑنے، نفس کو پاکیزہ بنانے اور نسل انسانی کی کثرت کے لیے کی جاتی ہے۔

شادی کی اہمیت کے ضمن میں ایک حدیث پاک میں آتا ہے حضرت ابوذر رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک دن حضرت عکاف بن بشیرؓ کی رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ان سے پوچھا اے عکاف: تمہاری بیوی ہے؟ انہوں نے جواب دیا، نہیں۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے دریافت فرمایا، لوغڑی؟ انہوں نے عرض کی نہیں۔ یہ سن کر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، صلاحیت رکھتے ہو اور خوشحال بھی ہو پھر اس کے باوجود تم نے شادی سے گریز کیوں کیا تب تو تم شیطان کے بھائیوں میں سے ہو۔ (جمع الغاوی) کتاب النکاح عن

| عنوان                            | صفحہ | عنوان                               | صفحہ |
|----------------------------------|------|-------------------------------------|------|
| سورہ بقرہ کی تلاوت               | 314  | جنت کی خوبی بلا وجہ طلاق مانگنے     |      |
| میاں بیوی کی ناراضی کا خاتمہ     | 316  | والی عورت پرograms ہے               | 302  |
| میاں بیوی میں صلح کے لیے         | 316  | طلاق دینے کا احسن طریقہ             | 303  |
| گھریلو بھڑکے کا خاتمہ            | 316  | طلاق بائن                           | 304  |
| میاں بیوی میں محبت               | 317  | تمن طلاق دینے کے بعد جو عکس کی صورت | 306  |
| گھریلو بھڑکے سے بچاؤ کے لیے      | 318  | طلاق پر دکی نوعیت                   | 308  |
| گھر اور اہل دعیاں کی حفاظت کیجئے | 318  | طلاق کی صورت میں بچے کی پوری کامال  | 311  |
| نافرمان بیوی تابعدار ہو جائے     | 318  | ماں کا حق                           | 312  |
| بیوی تابعداری کرے                | 319  | گھر میں اتفاق و سکون پیدا کرنے      |      |
| بہترین مسلمان خاوند کی خوبیاں    | 319  | کے موڑ عملیات و ظائف                | 314  |



احمد) پھر بعد میں حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ان کی شادی کرادی۔

اسی طرح حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام ہم لوگوں کوختی سے اس بات سے منع فرماتے تھے کہ ہم عورتوں سے کنارہ کشی اختیار کر لیں اور فرماتے تھے کہ تم لوگ شادی کرو۔ (بلوغ المرام لابن حجر)

ایک مرتبہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت القدس میں حاضر ہو کر عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ! میں ایک جوان مرد ہوں زنا کا خطرہ محسوس کرتا ہوں اور اتنی صلاحیت نہیں ہے کہ شادی کر سکوں۔ (ان کا منشاء

یہ تھا کہ خصی ہونے کی اجازت مرحمت فرمائی جائے) یہ سن کر حضور سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم خاموش رہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پھر یہی عذر بیان کیا اور اجازت کی درخواست کی اس مرتبہ بھی آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے خاموشی اختیار فرمائی۔ تیرسی مرتبہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پھر اپنا سوال دھرا لیا۔ اب حضور سرور کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، اے ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ)! جو کچھ ہونے والا ہے وہ لکھا جا چکا ہے تم خصی ہو یا نہ ہو پھر تم خواہ مخواہ ایک موہوم خدشہ کی بناء پر غلط اقدام کی اجازت طلب کرتے ہوں۔

ایک اور حدیث پاک میں آتا ہے کہ حضرت عثمان بن مظعون رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عورتوں سے کنارہ کشی اختیار کر لی اور خصی ہونے کا ارادہ کیا تاکہ شہوت کی زحمت سے نجات پائیں اور اطمینان کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی عبادت کریں اور رات دن اس میں مشغول رہیں۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو معلوم ہوا تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سختی سے منع فرمایا اور حضرت عثمان بن مظعون رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے ارادہ سے باز آگئے۔

(مشکوٰۃ شریف)

کامیاب شادی کے لیے ضروری ہے کہ خاوند اپنی بیوی کے حقوق کا خیال رکھے اور اس کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آئے اور اس ضمن میں حضور سرکار مدینہ علیہ الصلوٰۃ

والسلام کا جنت الوداع کے موقع پر ارشاد کیا ہوا وہ تاریخی خطبہ اپنے پیش نظر رکھے جس میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے یہ بھی ارشاد فرمایا تھا کہ:

”سنو! تمہاری عورتوں پر تمہارے حقوق ہیں اور اسی طرح تمہارے عورتوں کے تم پر حقوق ہیں، تمہارے حقوق میں سے یہ ہے کہ وہ ان کو تمہارے بستر پر نہ بیٹھنے دیں جن کو تم ناپسند کرتے ہو اور تمہارے گھروں میں ان کو نہ بلا کیں جن کا آتا تمہیں پسند نہیں اور تم پر حق ہے کہ تم ان کے کپڑا دینے اور کھانا دینے میں احسان کرو۔“

(ترمذی شریف)

اس حدیث پاک میں بیوی کو ہدایت کی گئی ہے کہ گھر میں محروم یا غیر محروم جو بھی آنے کا خواہاں ہو اس کے آنے کے بارے میں خاوند کی منشاء و مرضی معلوم کر لی جائے اپنے خاوند کی رضا و منشاء کے بغیر کسی کو گھر میں نہ آنے دے اسے علم ہو کہ خاوند کس کے آنے کو ناپسند کرتا ہے اس بارے میں احتیاط کرے۔

خاوند کے ذمے بیوی کے جو حقوق ہیں ان میں سے یہ بھی ہے کہ بیوی کے لباس اور کھانے پینے کے معاملے میں کوتا ہی نہ کرے اور حسن سلوک اختیار کرے اپنی بیوی کی تمام جائز ضروریات کا خیال رکھے اور ان کو پیار، محبت اور خلوص کے ساتھ اپنی ذمہ داری سمجھتے ہوئے پورا کرنے کی کوشش کرے اس لیے کہ اس باب میں عورت اس کی محتاج ہے اگر خاوند گھر کی جائز ضرورتوں کو پورا کرنے میں جان بوجھ کر کوتا ہی کرے گا اور گھر میلوں معاملات میں دلچسپی نہ لے گا بیوی کے ساتھ اچھا سلوک نہیں کرے گا تو اس سے گھر میں بگاڑ کی صورت پیدا ہو جائے گی۔

آج کل عام شکایت ہے کہ میاں بیوی میں ناقلتی ہے مرد کو عورت کی شکایت ہے تو عورت کو مرد کی، ہر ایک دوسرے کے لیے بلائے جان ہے بلاشبہ جب میاں بیوی میں اتفاق نہ ہو محبت و چاہت اور اُنس نہ ہو تو زندگی تیخ اور نتانگ نہایت خراب ہوتے ہیں آپس

## دورِ جاہلیت میں نکاح کے طریقے

دورِ جاہلیت میں نکاح کے مختلف طریقے رائج تھے اس ضمن میں ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ جاہلیت میں نکاح کی چار صورتیں ہیں۔

(۱) ایک صورت تو یہی تھی جو کہ آج کل طریقہ رائج ہے۔  
 (۲) دوسرا طریقہ یہ تھا کہ مرد اپنی منکوہ بیوی سے کہتا کہ جب تیرا حیض کا خون بند ہو جائے تو فلاں مرد کے پاس پاکی حاصل کرنے کے لیے چل جاؤ اس سے فائدہ حاصل کر لیتیں اس غیر مرد ہے، ہم بستر ہو اور اتنی مدت خاوند اپنی اس عورت سے علیحدہ رہتا جب تک اس کی عورت کو غیر مرد کا حمل ظاہرنہ ہو جاتا۔ چنانچہ جب غیر مرد کا حمل ظاہر ہو جاتا۔ اب اگر خاوند کی خواہش ہوتی تو وہ اپنی بیوی کے پاس جاتا، ایسا جاہلیت میں اس لیے کرتے تھے کہ لڑکا نجیب ہواں کو ”نکاح استضاع“ کہا جاتا تھا۔

(۳) نکاح کا تیرا طریقہ یہ تھا کہ ایک عورت کے پاس متعدد مردا آتے اور لطف انہوں ہوتے لیکن ان کی تعداد دس سے کم ہوتی۔ عورت کو جب حمل ظاہر ہوتا، پچھے پیدا ہوتا اور پیدا ہوئے کچھ دن گزر جاتے تو یہ عورت ان تمام مردوں کو قاصد کے ذریعہ بلا بھتی، کوئی انکار کی جراءت نہیں کر سکتا تھا اپنے چچے جب سارے مجع ہو جاتے تو یہ عورت کہتی کہ تم اپنے معاملہ سے واقف ہو کہ میرے ولی کے لیے آیا کرتے تھے۔ میرے ہاں پچھے پیدا ہوا ہے۔ یہ تمہارا پچھے ہے تم اپنی پسند سے اس کا کوئی نام رکھو چنانچہ یہ رکا اس شخص کا ہو جاتا جس کا عورت نام لیتی مردانہ نہیں کر سکتا تھا۔

کی ناقلتی دنیا کی خرابی کے علاوہ دین کو کچھی بر باد کر دیے والی ہوتی ہے اولاد کے دل میں نہ باپ کا ادب رہتا ہے نہ ماں کی عزت۔ اس ناقلتی کا بڑا سبب یہ ہے کہ طرفین میں ہر ایک دوسرے کے حقوق کا لحاظ نہیں رکھتا اور باہم رواداری سے کام نہیں لیتا۔ مرد چاہتا ہے کہ عورت کو باندی سے بدتر کر کے رکھے اور عورت چاہتی ہے کہ مرد میرا غلام رہے جو میں چاہوں وہی ہو جا ہے کچھ ہو جائے مگر بات میں فرق نہ آئے۔ جب ایسے خیالات فاسدہ طرفین میں پیدا ہوں گے تو کیونکہ بھئے کے گی۔ قرآن کریم تعلیم دیتا ہے کہ عورتوں کے ساتھ اچھی معاشرت کرو۔ خاوند کو دیکھنا چاہیے کہ اس کے ذمے یہی کیا حقوق ہیں انہیں ادا کرے اور یہی اپنے خاوند کے حقوق میں نظر رکھے اور پورے کرے یہ نہ ہو کہ ہر کوئی اپنے حقوق کا مطالبہ کرے اور دوسرے کے حقوق سے سروکار نہ رکھے یہی فساد کی جڑ ہے اور یہ بھی بہت ضروری ہے کہ ایک دوسرے کی بے جا باتوں کا تحمل کرے اور اگر کسی موقع پر دوسری طرف سے زیادتی ہو تو جھگڑے پر آمادہ نہ ہو کہ ایسی جگہ ضد پیدا ہو جاتی ہے اور سلبی ہوئی بات الجھ جاتی ہے۔

زیر نظر کتاب اسی لیے ترتیب دی گئی ہے کہ اس کے مضمون کی روشنی میں ہر کوئی اپنے گھر میں خوشیوں اور سرتوں کے پھول بکھیر کر ایک کامیاب زندگی بسر کرے۔ کتاب ہذا میں شریعت مطہرہ کی زو سے خاوند کے ذمے یہی کے جو حقوق ہیں ان کا بیان نہایت حسین پیرائے میں کیا گیا ہے۔ یہ کتاب ہر اس لڑکے کے لیے ایک بہترین تحدی ہے جس کی نئی نئی شادی ہوئی ہے یا شادی ہونے والی ہے کتاب کی اہمیت و افادیت کے پیش نظر یقینی طور پر یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ ایک مسلمان دوہما کے لیے اس کتاب سے بڑھ کر مفید اور کوئی تحفہ نہیں ہے۔

محمد الیاس عادل



## نکاح کرنا سنت مُکدھے ہے

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

”جو میرے طریقے کو محبوب رکھے وہ میری سنت پر چلے اور میری سنت نکاح ہے۔“ (یہیقی)

ایک اور حدیث پاک ہے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا کہ:

”(اے نوجوانو!) جو شخص تم میں سے نکاح کی استطاعت رکھتا ہے وہ نکاح کرے کہ یہ (ابنی عورت کی طرف سے) نگاہ کرو کنے والا شرم گاہ کی حفاظت کرنے والا ہے اور جس میں نکاح کی استطاعت نہ ہو وہ روزے رکھے اس لیے کہ روزہ شہوت کو توڑتا ہے۔“

(بخاری و مسلم)

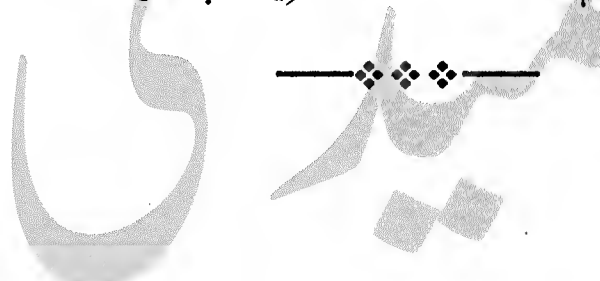
### نکاح کے فوائد:

مذکورہ بالا حدیث پاک سے بخوبی معلوم ہوتا ہے کہ نکاح کے جو فوائد ہیں وہ ایک مرد کے لیے حاصل کرنا بہت ضروری ہیں کیونکہ انہی فوائد کی برکت سے اُس کی دنیا و آخرت سنورنے میں مدد ملتی ہے نکاح کرنے سے آدمی بہت سی بُرا ایسوں اور خراب باتوں سے اپنے آپ کو محفوظ رکھ سکتا ہے کیونکہ نکاح کے ذریعہ شیطان سے حفاظت ہوتی ہے، شہوت کا جوش

(۲) چوتھی صورت یہ تھی کہ کچھ عورتیں ایسی تھیں جن کے دروازوں پر جھٹنے گزے رہتے۔ یہ بازاری پیشہ دو عورتیں تھیں جس کا دل چاہتا ان کے پاس جاتا جب ان کے ہاں کسی بچہ کی ولادت ہوتی تو ان تمام لوگوں کو جج کیا جاتا جو اس عورت کے پاس جایا کرتے تھے اور قیافہ شناس بلایا جاتا تا وہ علم کی بناء پر جانچ کر اس بچے کو ان مردوں میں سے جس کا کہہ دیتا وہ بچا کیا کہ ہو جاتا تھا۔ مردان کا نہیں کر سکتا تھا۔

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے ان تمام صورتوں کو بیان کرنے کے بعد فرمایا کہ حضور سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے تمام ناجائز صورتوں کو بند کر دیا۔

”محمد رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جب حق لے کر مجموع ہوئے تو آپ نے جاہلیت کے نکاحوں کو بند کیا صرف اس نکاح کو باقی رکھا جو آج راجح ہے۔“ (بخاری شریف کتاب النکاح)



اس حدیث مبارکہ میں اصل نکاح کے ترک کی برائی نہیں ہے، بلکہ نکاح نہ کرنے کے سبب کی نہادت کی گئی ہے، کیونکہ رزاق بندہ نہیں بلکہ خدا ہے، شوہر کا نے والا ہے نہ کہ کھلانے والا، مرد روزی کے لیے بھاگ دوڑ کرنے والا ہو سکتا ہے مگر پالنے والا نہیں، مطلب میرا کہنے کا یہ ہے کہ صرف غربت اور مغلیٰ کو دیکھ کر شادی کو نہ تالے، تھوڑی آمدی بھی ہوتی ہے اللہ کے بھروسے پر شادی کر لے زیادہ شان، جشن اور موٹی آمدی کے چکر میں نہ پڑے، قرآن کہتا ہے کہ اسراف سے بچو، محنت کے ساتھ رزق پیدا کرو اور زیادہ کے چکر میں پڑ کر خدا کو مت بھولو، قلیل رزق کے ساتھ صبر و شکر سے کام لو، چوری، دھوکہ بازی، ناپ قول میں کی، جھوٹ اور رشتہ سے رزق پیدا نہ کرو، خدا خود پاک ہے، اگر بحاجت و مغفرت چاہو تو پاک و صاف رزق کو حاصل کرو چاہے وہ تھوڑا ہی کیوں نہ ہو، اور یہو بھوکو بھی پاک و حلال رزق کھلاو۔

ایک حدیث پاک میں آتا ہے کہ:

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک شخص نے حاضر ہو کر عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا میں نکاح کو دوست نہ رکھوں؟ یہ سن کر آپ نے فرمایا بھلا ایسا کوئی شخص ہے جو جنت کو دوست نہ رکھے اور فرمایا جو کوئی بے عورت رہتا یعنی شادی نہیں کرتا شیطان اس پر قادر ہو جاتا ہے (اس حدیث مقدمہ میں بھی نکاح پر زور دیا گیا ہے اور نکاح سے اعراض پر تہیب ہے)۔

ایک صحابی کا اعذر:

ایک صحابی سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں رہا کرتے تھے رات کو بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مکان پر رہتے تاکہ اگر کوئی ضرورت پیش آئے تو فوری طور پر انجام دے سکیں، ایک مرتبہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے فرمایا تم شادی کوئی نہیں کر لیتے؟ انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خشنودی کے شادی کر کے آپ کی خدمت سے علیحدہ ہو جاؤں گا دوسری بات یہ ہے کہ میں ایک غریب

اور یہجان دفع ہوتا ہے۔ نگاہیں پیچی رہتی ہیں، شرم گاہیں بدکاری سے محفوظ رہتی ہیں، نکاح نسل انسانی کے تسلسل کا ایک ذریعہ ہے، نکاح کے ذریعہ دل کو سکون ملتا ہے، بیوی کے پاس بیٹھنا اور دل لگی کی باتیں کرنا جس سے قلب کو تسلی اور دل کو تسلی حاصل ہوتی ہے نکاح کے ذریعہ مرد کو گھر بیوڈ مذہب داریوں سے فراغت مل جاتی ہے اور گھر کا نظم صحیح ہو جاتا ہے اگر انسان تہرازندگی گزار رہا ہو تو اس کی ذمہ داری بہت بڑی ہے، گھر کی صفائی سے لے کر کھانا وغیرہ پکانے تک۔ ہر کام اسے خودی کرنا پڑتا ہے، نکاح کے ذریعہ اس میں آسانی ہو جاتی ہے، نکاح مجاهدہ نفس کا ایک عظیم ترین ذریعہ ہے، مثلاً گھر کی دیکھ بھال اہل خانہ کے حقوق کی ادائیگی، بیوی کی عادتوں پر صبر اور ان کی اصلاح وغیرہ وغیرہ یہ تمام امور بہت بڑی فضیلت رکھتے ہیں اور یہ نکاح ایسی چیز ہے کہ حضرت آدم علیہ السلام سے شروع ہوئی اور جنت تک باقی ہے، اسی لیے تمام انبیاء کرام اس مرحلے سے گزرے ہوئے ہیں۔ سوائے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے اور وہ بھی جب دوبارہ زمین پر بحکم خدا تشریف لائیں گے اس وقت نکاح کریں گے اور ان کے ہاں اولاد بھی ہوگی جو کہ حدیث مرفوع سے ثابت ہے۔

(احیاء ج ۲ ص ۵۲)

ایمان کی تکمیل:

حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جس شخص نے اللہ کے لیے کسی کو کچھ دیا اور اللہ کے لیے کسی سے محبت کی اور عداوت و دشمنی بھی اللہ کے لیے کی اور اللہ ہی کی رضا اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خشنودی کے لیے شادی کی تو یقیناً اس نے اپنا ایمان مکمل کر لیا۔

نکاح سے اعراض کرنے پر تہیب:

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ راوی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میری امت میں سے جو شخص مغلیٰ کے خوف سے نکاح نہ کرے وہ ہم میں سے نہیں ہے۔ (الحدیث ابو منصور دیلمی واحیاء ج ۲ ص ۵۳)

## اسلامی دولہا

### مفلسی کوئی عذر نہیں:

مفلسی کی وجہ سے نکاح نہ کرنا کوئی عذر نہیں کیونکہ نکاح کرنا حضور سرکار مدنیہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی سنت ہے اور سنت سے اعراض صرف اس وجہ سے نہیں ہو سکتا کہ آدمی تنگدست مفلس ہو۔

حضرت شجاع کرمانی رحمۃ اللہ علیہ شاہی خاندان سے تعلق رکھنے کے باوجود بہت ہی عظیم المرتبت بزرگ ہوئے ہیں آپ چونکہ شاہی خاندان سے تھے اس لیے شاہ کرمان نے آپ کی صاحبزادی کے ساتھ نکاح کرنے کا پیغام بھیجا، تو حضرت شجاع کرمانی رحمۃ اللہ علیہ نے شاہ سے تین دن کی مہلت طلب کی، اور ادھر تکن روز مسلسل آپ مسجد کے اطراف اس نیت سے چکر کاٹتے رہے کہ کوئی اللہ والے درویش کامل مل جائیں تو میں اس سے اپنی بیٹی کا نکاح کر دوں، چنانچہ تیرے دن ایک بزرگ خلوص قلب کے ساتھ مسجد میں نماز پڑھتے ہوئے مل گئے تو آپ نے ان کے قریب جا کر دریافت کیا کہ کیا آپ نکاح کے خواہش مند ہیں؟ انہوں نے کہا کہ میں تو بہت ہی غریب اور تنگ دست آدمی ہوں، مجھ سے کون اپنی بڑی کا نکاح کر سکتا ہے؟ یہ میں تو حضرت شجاع کرمانی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ میں اپنی بڑی کو آپ کے نکاح میں دیتا ہوں، چنانچہ باہمی رضا مندی سے نکاح ہو گیا، اور جب صاحبزادی اپنے شوہر کے گھر پہنچی تو دیکھا کہ ایک کوزے میں پانی ہے اور سوکھی ہوئی روٹی کا ایک بٹکٹوار کھا ہوا ہے، اور جب شوہر سے پوچھا کہ یہ کیا ہے تو انہوں نے کہا کہ آدمی روٹی اور آدھا پانی کل میں نے آدمی روٹی کھائی تھی اور آدمی آج کے لیے بچار کھی تھی یہ میں بیوی نے اپنے والدین کے پاس جانے کی خواہش ظاہر کی تو اس درویش شوہر نے کہا کہ میں نے تو پہلے ہی سے یہ بات سوچ رکھی تھی کہ شاہی خاندان کی بڑی ایک فقیر اور مفلس کے ساتھ کس طرح گزارا کر لے گی؟ میرے ساتھ تمہاری نہیں بنے گی، بیوی خاموشی سے یہ سب سن کر کہنے لگی جتاب من یہ بات قطعی نہیں ہے بلکہ میں تو اپنے باپ سے یہ شکایت کرنا چاہتی ہوں کہ انہوں نے مجھ سے یہ وعدہ کیا تھا کہ میں تیرا نکاح کسی متنقی اور متول کے ساتھ کر رہا ہوں، مگراب مجھے آپ کے گھر آنے کے بعد یہ معلوم ہوا کہ میرا نکاح تو ایسے شخص سے کر دیا

آدمی ہوں، آپ یہ میں کر خاموش ہو گئے، پھر چند دن بعد دوبارہ آپ نے یہی فرمایا، انہوں نے وہی عذر پیش کیے، صحابی کہتے ہیں کہ دوسری مرتبہ کی گفتگو کے بعد میں نے سوچا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اچھی طرح واقف ہیں کہ میرے حق میں کیا چیز بہتر ہے، اور یہ کہ کون سائل مجھ سے خدا تعالیٰ سے قریب کرے گا، چنانچہ اگر تیسرا مرتبہ آپ نے مجھ سے شادی کے لیے کہا تو میں رضا مندی ظاہر کر دوں گا، چنانچہ تیسرا مرتبہ آپ نے ان کو بیالا اور شادی کرنے کے لیے کہا، صحابی نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آپ میری شادی کر دیجئے، آپ نے فرمایا کہ فلاں قبیلہ میں جا کر کہو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ اپنی بڑی سے میرا نکاح کر دو، صحابی نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں اس طرح خالی ہاتھ کیسے چلا جاؤں میرے پاس تو کچھ بھی نہیں؟ اس کے بعد آپ نے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے فرمایا کہ اپنے بھائی کے لیے گھٹلی کے بر ابر سونا جمع کر دو فوراً حکم کی تیل کی گئی اور ان صحابی کو شادی کے لیے قبیلہ میں لے جایا گیا شادی کے فوراً بعد آپ نے فرمایا وہی بھی کر دو، شادی شدہ صحابی نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرے پاس ولیمہ کرنے کے لیے بھی کچھ نہیں ہے آپ کے حکم پر ایک بکری لائی گئی اور فوراً ولیمہ کیا گیا (احیاء نجاشی ص ۵۵)

اس حدیث پاک سے بخوبی طور پر معلوم ہوتا ہے کہ حضور سرکار مدنیہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے نزدیک نکاح کی کس قدر اہمیت و فضیلت ہے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ایک صحابی کو بار بار نکاح کرنے کا مشورہ ارشاد فرماتے ہیں اور پھر جب صحابی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی رضا مندی ظاہر کر دی تو ان کی شادی کا بھی نہایت سادگی سے اہتمام فرمایا کہ آن کا گھر بسادیا۔

### سنن سے اعراض پر عید:

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو شخص میری سنت سے اعراض کرے وہ مجھ سے نہیں ہے۔ میری سنت میں نکاح کرنا بھی ہے جو شخص مجھ سے محبت رکھے اسے چاہیے کہ وہ میری سنت کی پیروی کرے۔

(بخاری و مسلم)

## اسلامی دولہا

تو آپ ”تقویٰ و بزرگی میں ان سے بہت آگے تھے؟ اس پر حضرت بشرؓ نے جواب دیا کہ اس کی وجہ یہ ہوئی کہ وہ اپنے اہل و عیال کی کثرت پر صابر و شاکر تھے اور میں اس سے محروم تھا (احیاء و کیمیا نے سعادت)

### عبادت کی تکمیل اور قلبی سلامتی:

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ عابد کی عبادت نکاح کے بغیر کمل نہیں ہوتی، کیونکہ نکاح عبادت کا تتمہ ہے اور دل کی سلامتی نکاح کے بغیر ممکن نہیں ہے اور عبادت اس وقت تک کمل قرار نہیں دی جاسکتی ہے جب تک کہ دل اس کے لیے پوری طرح فارغ نہ ہو۔

### شادی شدہ کی فضیلت:

ایک حدیث میں آیا ہے کہ ایک دفعہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے شادی کی فضیلت کو بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ شادی کے اندر ایک سال کی عبادت بغیر شادی کے ہزار سال کی عبادت سے زیادہ بہتر ہے۔ (الحدیث دیلمی و عین الہدایہ ج ۲ ص ۳۰ و طبرانی) حضرت محمد سماکؓ بہت بڑے عابد زادہ اور واعظ گزرے ہیں، کسی بزرگ نے آپ کو انتقال کے بعد خواب میں دیکھا اور آپ کی کیفیت دریافت کی، تو حضرت محمد سماکؓ نے فرمایا کہ چونکہ دنیا میں ہر شخص کو خدا کا بندہ سمجھ کر محبوب رکھتا تھا اس لیے میری مغفرت ہو گئی لیکن جو مرتبہ بالبچوں کی اذیت برداشت کرنے سے حاصل ہوتا ہے وہ نہ سکا۔ (تذكرة الاولیاء)

ججۃ الاسلام حضرت امام غزالیؓ اور دوسرے بزرگان دین نے فرمایا کہ شادی شدہ آدمی کو مجرد شخص پر اتنی فضیلت حاصل ہے جتنی فضیلت جہاد کے لیے جانے والے کو اس شخص پر ہے جو جہاد میں شریک نہ ہو، اور فرمایا یہوی والے کی ایک رکعت بغیر شادی والے کی ستر رکعتوں سے بہتر ہے۔ (احیاء العلوم - ج ۲ ص ۵۷)

————— ♦ ♦ ♦ —————

گیا ہے جو خدا پر قالب نہیں ہے اور دوسرے دن کے لیے کھانا بچا کر رکھتا ہے جو کہ تو کل کے قطعی منانی ہے۔ لہذا اب اس گھر میں یا تو میں رہوں گی یا یہ روٹی رہے گی۔ (تذكرة الاولیاء)

### شادی کی وجہ سے درجات میں بلندی:

جونیک مرد حضور سرور کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی سنت مطہرہ پر عمل کرتے ہوئے نکاح کرتا ہے یعنی شادی کے بندھن میں بندھ جاتا ہے تو اللہ رب العزت اس پر اپنا خصوصی فضل و کرم نازل فرماتا ہے اس کے انتقال کے بعد آخرت میں اس کے درجات میں اضافہ و بلندی عطا فرماتا ہے۔

حضرت بشر بن حارث رحمۃ اللہ علیہ جو کہ علم ظاہری و باطنی سے منور تھے حضرت سے کسی بزرگ نے کہا کہ آپ شادی کیوں کر لیتے، لوگ طرح طرح کی باتیں آپ کے خلاف کرتے ہیں، اور آپ کوتار ک سنت سمجھتے ہیں، فرمایا ان سے کہہ دو کہ میں فرض کی مشغولیت کی وجہ سے سنت کاتارک ہوں اور دوسرا بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد میرے لیے نکاح سے مانع ہے وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ۔ (القرآن پارہ ۲۴ آیت ۲۲۸)

یعنی اور عورتوں کے بھی تمہارے ذمہ حقوق ہیں جو کہ مثل انہی کے حقوق کے ہیں جو ان عورتوں پر ہیں قاعدہ شرعی کے مطابق حضرت بشرؓ کا یہ جواب امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ کے سامنے نقل کیا گیا جس پر حضرت امام صاحب نے فرمایا بھلابشر سے کیا مقابلہ ہو سکتا ہے؟ وہ تو تکوار کی نوک پر بیٹھے ہوئے ہیں اور تقویٰ میں بہت آگے ہیں، کچھ عرصہ بعد جب حضرت بشر بن حارثؓ کا انتقال ہوا تو بعد ازاں وفات کسی بزرگ نے خواب میں ان کی زیارت کی اور دریافت کیا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کے ساتھ کیا سلوک کیا ہے؟ فرمایا جنت میں تقویٰ کی وجہ سے میرے درجے بہت بلند کر دیئے گئے ہیں مگر شادی شدہ لوگوں کے درجات تک پہنچنا نصیب نہیں ہوا۔ اس کے بعد اس بزرگ نے حضرت بشر بن حارث سے حضرت ابوذر تمار رحمۃ اللہ علیہ کے متعلق دریافت کیا تو انہوں نے بتالیا کہ وہ مجھ سے ستر درجے زیادہ ہیں، اس بزرگ نے بہت حیرت زدہ ہو کر عرض کیا کہ اس کی کیا وجہ ہے دنیا میں

## اسلامی دولہا

قرآن حکیم میں بھی مشورہ کے ضمن میں مومنین کی صفات بیان کرتے ہوئے ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے۔

ترجمہ: ”اور بآجی مشورے سے کام کرتے ہیں۔“ (سورہ الشوریٰ آیت ۳۸)

سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو جب اُم المؤمنین حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی طرف سے نکاح کا پیغام ملا تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس رشتہ کو اپنے پچھا ابو طالب اور خاندان کے دوسرا بڑے بوڑھوں کے سامنے پیش فرمایا اور اس سلسلہ میں مشورہ طلب فرمایا خاندان والوں نے نہایت خوشی کے ساتھ اس رشتہ کو منظور و قبول کرنے کا مشورہ دیا۔ (سیرت مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) معلوم ہوا کہ مشورہ کرنا اہمیت رکھتا ہے جب شادی کا ارادہ ہو جائے اور کوئی رشتہ پسند آجائے تو اس ضمن میں اپنے گھر کے افراد اور خاندان کے بڑوں سے مشورہ کر لینا مفید ہوتا ہے کیونکہ بزرگوں کی رائے ہر حال میں بھلی اور اچھی ہوتی ہے۔ مشورہ کرنے کے ضمن میں یہ بھی دیکھ لینا چاہیے کہ جن سے مشورہ کیا جا رہا ہے وہ واقعی عقل و فہم و فراست رکھنے والے اور سمجھ بوجھ کے مطابق مشورہ دینے کے قابل بھی ہیں کہ نہیں اگر کوئی ایسا بزرگ خاندان میں نہیں ہے یا نکاح کی خاہش رکھنے والا کسی کے مشورے سے مطمئن نہیں ہے تو پھر استخارہ کرنا چاہیے تاکہ معاملے کی جو بھی صورت ہو اس کو اللہ رب العزت کی طرف سے اشارہ مل جائے اور اس کے مطابق وہ کوئی قدم اٹھائے۔

### استخارہ کرنا:

حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام ہم کو استخارہ کی اس طرح قلیم دیا کرتے تھے جس طرح قرآن حکیم کی کسی سورہ کی قلیم دیا کرتے تھے اور فرماتے تھے تم میں سے جب بھی کوئی شخص کسی کام کا ارادہ کرے تو اس کو چاہیے کہ وہ دور کعت نفل نماز پڑھے پھر یہ عاپڑ ہے۔

**اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَخِرُكَ بِعِلْمِكَ وَأَسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ**

## مشورہ کرنا

شادی قدرت کی طرف سے ایک مقدس بندھن ہے، شادی سعدیں کی مدد ہوتی ہے، اللہ کے دشمنوں اور غلط خواہشوں کے مکروہ فریب سے بچنے کے لیے شادی ایک مضبوط حصار و قلعہ ہے، شادی سے شیطان ذیل اور رسواؤ ہوتا ہے، نکاح کے ذریعہ امت کے افراد میں اضافہ ہوتا ہے، اور امت کی کثرت پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو فخر حاصل ہوگا۔ شادی ٹوکے اور ٹوکی کے درمیان ایک خوشی کا اعلان ہے، غرض شادی قدرت کی طرف سے ایک عظیم نعمت اور عنایت کا سرچشمہ ہے۔

شادی ٹوک کی جانب سے یہ ہے، کہ وہ آج سے فلاں کی صاحبزادی کو صرف اپنی منکوحہ ہی نہیں بلکہ اپنی شریک حیات، راز دان، رفیق راہ، غم خوار، شریک حال، دل آراء اپنی، ہم پیالہ، ہم نوالہ بنا رہا ہے اور زندگی کے دیگر معاملات میں بھی ہم چشم ہے، شادی ٹوک کی جانب سے ایک خاموش وعدہ ہے کہ وہ اپنے شوہر کی وفادار، دل دار مغلکسار، دکھ درد کی شریک، خیر انداز اور امین بن کر رہے گی، اس مقدس بندھن، اس مبارک اعلان اور مضبوط وعدے کے معاشرے کے تمام افراد گواہ ہوتے ہیں۔ چنانچہ نہایت سوچ سمجھ کر اچھے رشتے کے انتخاب کے لیے کوشش کرنی چاہیے تاکہ زندگی پر مسرت اور خوشگوار طریقے سے برس ہو۔ رشتے کے معاملے میں خوب دیکھ بھال کر لینا آئندہ زندگی میں فائدہ مند ہوتا ہے نکاح کی فضیلت و اہمیت سے کسی طور بھی انکار ممکن نہیں لہذا جب اس بات کا اچھی طرح سے علم ہو گیا کہ نکاح کرنے کی فضیلت و اہمیت کس قدر ہے تو پھر اس کے بعد اس معاملے میں سوچ و بچار کرنا اور مشورہ کرنا بھی حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی پیاری سنت مطہرہ ہے۔

وَأَسْتَلِكَ مِنْ فَضْلِكَ الْعَظِيمِ فَإِنَّكَ تَقْدِيرُ وَلَا أَقْدِرُ  
وَتَعْلَمُ وَلَا أَعْلَمُ وَإِنَّكَ عَلَامُ الْغُيُوبِ اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ  
تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْأَمْرَ خَيْرٌ لِّي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ  
أَمْرِي. أَوْ قَالَ عَاجِلٌ أَمْرِي وَاجِلٌ فَاقِدِرُ لِي (أَيْ أَقْبِلُ  
لِي بِهِ وَهَيْئَةً) وَيَسِّرْهُ لِي ثُمَّ بَارِكْ لِي فِيهِ وَإِنْ كُنْتَ  
تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْأَمْرَ شَرٌّ لِّي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ  
أَمْرِي. أَوْ قَالَ عَاجِلٌ أَمْرِي وَاجِلٌ فَاصْرِفْهُ عَنِّي وَ  
اَصْرِفْنِي عَنْهُ وَاقْدِرْ لِي الْخَيْرَ حَيْثُ كَانَ ثُمَّ اَرْضِنِي  
بِهِ.

(بخاری شریف)

ترجمہ: "اے اللہ! میں تیرے علم کی مدد سے بھلائی طلب کرتا ہوں اور تیری قدرت کی مدد سے مقدرت مانگتا ہوں اور تجھے سے تیرے فضل عظیم کا سوال کرتا ہوں بے شک تو ہی قدرت رکھتا ہے اور میں نہیں رکھتا اور تو ہی جانتا ہے اور میں نہیں جانتا۔ اور تو ہی غیبوں کا جانے والا ہے۔ اے اللہ! اگر تو جانتا ہے کہ یہ کام (جس کام کی ضرورت ہواں کا نام لے) میرے لیے ہتر ہے میرے دین، میری زندگی اور میرے انجام کا رہیں۔ یا فرمایا میری اس دنیا کے لیے یا آخرت کے لیے، تو میرے لیے اس کام کا فیصلہ فرمادے (یعنی اس کا حکم صادر فرمادے، میرے لیے اس کو مہیا کر دے) اور اس کو میرے لیے آسان کر دے پھر میرے لیے اس میں برکت عطا کر۔ اور اگر تو جانتا ہے کہ یہ کام میرے دین اور زندگی اور انجام کا رہیا، یا فرمایا: میری دنیا اور آخرت کے لیے بدتر ہے، تو اس کام کو مجھ سے دور کر دے اور مجھے اس سے دور کر دے اور میرے لیے بھلائی مہیا کر دے جہاں کہیں ہو، پھر تو اس کام کے ساتھ مجھ سے راضی ہو جا۔

استخارہ مسلمان کی بھلائی اور رہنمائی کے لیے ایک موثر اور کارگر عمل ہے لیکن افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ بیشتر مسلمان اس کی اہمیت و افادیت سے غافل ہیں اور اگر کچھ لوگ اس کی اہمیت کو سمجھتے ہیں تو وہ بھی بجائے اس کے کہ خود یہ عمل کریں بلکہ اجرت دے کر یادوں سے کرائیں کہ ترجیح دیتے ہیں۔ اگر تو استخارہ کرنے والا ان پڑھ اور علم ہو پھر تو وہ اللہ تعالیٰ کے کسی نیک برگزیدہ بندے سے کرانے کو کہ نماز ملجمگانہ کا پابند ہو اور نیکی و بھلائی میں واقعی معروف ہو تو یہ کسی حد تک ٹھیک ہے لیکن اس کے مقابلہ میں اچھا بھلا دین کا علم رکھنے والا اور اس عمل کو کر سکنے والا اس سے پہلو ہی کرتے تو اپنی بات نہیں ہے کیونکہ کام کی اہمیت اور احساس جتنا اس شخص کو ہو سکتا ہے جس کا کام ہے یعنی جس کو معاملہ ذر پیش ہے وہ دوسرے کو کہاں جیسے کسی تکلیف کا احساس مریض کو ہوتا ہے وہ دوسرے کو نہیں ہو سکتا۔

ہمارے معاشرہ میں ہدیہ لے کر استخارہ کرنے والوں کی بھرمار ہے ہور تیں بھی اس کام میں پیچھے نہیں ہیں جبکہ حقیقت یہ ہے کہ یہ عمل ایسا ہے کہ ضرورت مند کو خود کرنا چاہیے۔ استخارہ کے ضمن میں یہ بات یاد رکھنی چاہیے کہ یہ ضروری نہیں کہ استخارہ کرنے والے کو کوئی چیز نظر آئے بلکہ اگر اللہ رب العزت کو یہ کام منظور ہو تو اس کے لیے راہ ہموار فرمادیتا ہے اور طبیعت کا جھکا و اس کی طرف ہو جاتا ہے اور دل میں بھی اس کی اہمیت پیدا ہو جاتی ہے اور اگر اللہ رب العزت کو منظور نہ ہو تو پھر طبیعت میں اس کے لیے نیکی پیدا ہو جاتی ہے اور دل سے خود خود یہ بات نکل جاتی ہے اور یہی اصل حقیقت ہے استخارہ کی۔

### سات دن تک استخارہ کرنا:

استخارہ کے لیے ضروری نہیں کہ پہلے ہی دن اندازہ ہو جائے اور پتہ چل جائے اگر پہلے دن کچھ اندازہ نہ ہو تو پھر دوسرے دن استخارہ کرنا چاہیے اسی طرح سات دن تک کرنا چاہیے جیسا کہ ایک حدیث پاک میں آتا ہے۔

حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ السلام

## بیوی کے انتخاب کا معاملہ

چونکہ شادی ایک ایسا بندھن ہے جو اگر زندگی کو خوشگوار اور پر مسرت نہ بنائے تو پھر زندگی اجیرن بن جاتی ہے اس لیے یہ بہت ہی ضروری اور لازمی بات ہے کہ اپنی شریک حیات کے انتخاب کے معاملے میں خوب اچھی طرح دیکھ بھال کر لی جائے تاکہ بعد میں پچھتنا نہ پڑے۔

ازدواجی زندگی کی سب سے بڑی مشکل اور اس بندھن کے کمزور پڑنے کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ رفیقہ حیات یا شریک زندگی کے انتخاب میں بڑی عجلت اور جلد بازی سے کام لیا جاتا ہے اور کسی قسم کی چھان بین اور جتنوں نہیں کی جاتی۔ بے شمار نوجوان لڑکے اور لڑکیاں محض حسن کی چمک اور چہرے کا رنگ دیکھ کر محظوظ ہو جاتے ہیں اور نکاح کی ڈور میں ایک دوسرے کے ساتھ بندھ جاتے ہیں۔ پھر انعام کار زندگی کی ڈوڑ میں سر کے مل گرتے ہیں اور بڑی بڑی تکلیفیں اٹھاتے ہیں۔

یہ بات آپ کو بخوبی ذہن نشین کر لینی چاہیے کہ اچھی زندگی اس کا نام کبھی نہیں کہ آدمی کے پاس ساز و سامان کی کثرت ہو، عیش و عشرت اور تفریح کا سامان گھر میں موجود ہو، جیسا کہ آج کل ہم سمجھ رہے ہیں، بلکہ اچھی زندگی کا راز صرف قناعت اور نیک عورت ہے، قناعت کی دولت اسے ملتی ہے جو بقدر ضرورت چیزوں پر راضی ہو جائے، اور شہرت و عزت سے بے نیاز ہو کر جینا جانتا ہو، نیک عورت اسے ملتی ہے جس کی نیت نیک ہو، اور جو خود نیکی کا طالب اور خدائی اصول کے آگے جھکنے والا ہو، صالح عورت ہر ایک کوئی نہیں ملتی، قدرت جسے چاہے اس نعمت سے فواز دے اور اس کا گھر نیک عورت سے جنت بنادے، خدا تعالیٰ اور

والسلام نے فرمایا:

”اے انس (رضی اللہ تعالیٰ عنہ)! جب تو کسی کام کا ارادہ کرے تو اس میں اپنے پروردگار سے سات مرتبہ استخارہ کر، پھر جو چیز تیرے دل کی طرف سبقت کرے اس کو دیکھ پس بے شک خیر اسی میں ہے۔“

(عمل الیوم واللیله)

آدھادین مکمل ہونا:

ایک حدیث پاک میں آتا ہے بندہ جب نکاح کر لیتا ہے تو اس کا آدھادین مکمل ہو جاتا ہے۔ اب باقی ماندہ آدھے دین کے متعلق اسے اللہ سے ڈرتے رہنا چاہیے۔

(نبیق)

معلوم ہوا کہ جو بندہ نکاح کرتا ہے وہ گویا اپنا آدھادین مکمل کر لیتا ہے چنانچہ اس آدھے دین کی تکمیل کی غرض سے وہ بندہ اس کے لیے سب سے پہلے اپنے لیے مناسب رفیقہ حیات منتخب کرنے کا اہتمام کرتا ہے، باریک یعنی سے اس کی جتو اور تلاش کرتا ہے۔ شریعت کے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق اس کے لیے استخارہ کرتا ہے جس کی صورت یہ ہے کہ دور کعت نماز ادا کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول دعا پڑھتا ہے اور یہ لقین کرتا ہے کہ اس کے بعد جو کچھ ہوگا اس کے حق میں صحیح ہی ہوگا (انشاء اللہ) تو وہ اپنے لیے اللہ تعالیٰ سے ضرور بھلائی حاصل کر لیتا ہے۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام جب کسی کام کا ارادہ فرماتے تو یہ دعا کرتے۔

”اے اللہ! میرے لیے اچھائی کا معاملہ فرماؤ میرے لیے اچھائی کو منتخب فرم۔“

(عمل الیوم واللیله)



”قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فَإِنْكُحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ“

(القرآن پارہ ۲۴ سورہ نساء آیت ۳)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ اے لوگوں عورتوں سے تم لوگ نکاح کرو جو تمہیں بالخصوص دین کے لحاظ سے پسند ہوں یاد رہے کہ شریعت اسلام سب سے پہلے عورتوں کے پاس دین، صوم و صلوٰۃ اور عصمت کی حفاظت کا خیال رکھنے کا حکم دیتا ہے، خدا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نگاہ میں دین اور نیک کردار عورت دیگر تمام خواتین سے بالاتر ہے، خواہ دیگر عورتیں حسن کی کتنی ہی مالک کیوں نہ ہوں، اسلام میں دین کی خوبی کے سامنے حسن کی کوئی وقعت نہیں، چاہے دنیا والوں کی نگاہ میں یہ کتنا ہی قیمتی جو ہر کیوں نہ ہو، انسان میں وصف دین باقی اوصاف سے زیادہ مقدم اور قابل ترجیح ہے اور یہی دین کی صفت باقی تمام صفات کی نہیا بھی ہے اور سرمایہ آخرت بھی۔

شادی کے لیے عورت کے انتخاب کے وقت یہی صفت پہلے تلاش کرنا ہر مسلمان پر بہت ضروری ہے، اس لیے کہ اگر منکوح دین میں کمزور ہوئی اور نماناز، روزہ کی پابند نہ ہوئی یا اپنی عصمت و عفت کی حفاظت پوری طرح نہ کر سکی تو شوہر کے لیے ذلت و رسائی کا باعث ہوگی، شوہر کی شان اور آبرو پر حرف آئے گا، وہ معاشرے میں بے غیرت، بے شرم اور دولت پرست کہلائے گا، اور سماج میں کہیں منہ دکھانے کے قابل نہ رہے گا، آخوندگی بے مزہ ہو کر رہ جائے گی۔ گھر کا نظام درہم برہم ہو جائے گا، گھر قبر بن جائے گا، خوشی ماتم میں بدل جائے گی، راحت و سکون برائے نام رہ جائے گا، دماغی اور جسم بڑھتی چلی جائے گی، اور آپس میں کشیدگی روز بروز ترقی پذیر رہے گی، جیسا کہ آج کل ہمیں بہت کچھ دیکھنے اور سننے کو مل رہا ہے اور یہ کوئی ڈھکی چھپی بات نہیں ہے، پھر یہ بات بھی قبل غور ہے کہ اگر خدا نخواستہ وہ عورت بے دینی اور تارک صلوٰۃ ہونے کے ساتھ خوب صورت بھی ہوئی تو شوہر کو یہ بہت بھی نہ ہو سکے گی کہ وہ اسے طلاق دے دے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نیک عورت کے کچھ احوال و صفات بتائے ہیں، شادی سے پہلے لڑکی میں ان نیک صفات کا دیکھنا نہیں ہے، تاکہ ازدواجی زندگی پائیدار خوشگوار، باوقار اور باہمی پیار و سرور سے بھر پور ہو اور لڑکی زندگی کی حقیقی رفیق اور گھر یہ سکون کا ذریعہ بنے، اور دونوں کو طمیان کے ساتھ خدا کو راضی کرتے ہوئے زندگی گزارنے کا موقع ملے، اور ان مقاصد کی صحیح طریقہ پر تکمیل ہو سکے جو نکاح سے مطلوب ہیں۔

#### چار صفات:

عام طور پر کسی لڑکی سے جب نکاح کیا جاتا ہے تو اس میں چار صفات میں سے کسی ایک کو دیکھا جاتا ہے ایک حدیث پاک میں بھی اس کا بیان ہوا ہے چنانچہ حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا عورت کے ساتھ نکاح چار چیزوں کے پیش نظر کیا جاتا ہے۔

- ۱۔ دین داری۔
- ۲۔ عالی نسبی۔
- ۳۔ مال داری۔
- ۴۔ خوبصورتی۔

اس کے بعد آپؐ نے فرمایا کامیابی اور فتح مندی اس شخص کے لیے ہے جو حضر دین داری کے باعث عورت سے شادی کرے، جو عورت کالی اور بد صورت ہو لیکن دین دار ہو وہ افضل ہے دیگر تمام عورتوں سے، لہذا تم دین دار عورت کو ترجیح دو، جو دین دار عورت کو ترجیح نہیں دیتا، (ترتیب پیدا کرے) اس کے ہاتھ خاک آلودہ ہوں (یہ جملہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بڑی ناراضگی کے ساتھ فرمایا)۔ (الحدیث بخاری و مسلم اور سنن ابو داؤد جلد اس حدیث ۳۸۹ ۱۹۱۸ اور غنیۃ الطالبین)

#### دیندار عورت سے نکاح کرنا پسندیدہ ہے:

دیندار عورت سے نکاح کرنا اللہ رب العزت کے نزدیک بھی پسندیدہ ہے چنانچہ

حضرت ابن عباسؓ بے مردی ہے کہ ایک شخص جناب رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا اور عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میری ایک خوب صورت منکوحہ ہے، لیکن میں اتنا بے اختیار ہوں کہ اسے کوئی شخص بھی ہاتھ لگائے تو میں روک نہیں سکتا، یہ سن کر سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے مشورہ دیا کہ اگر اسی بد کردار عورت ہے تو اسے طلاق دے دو، یہ سن کر اس شخص نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم طلاق کیسے دوں؟ مجھے اس سے خوبصورتی کی وجہ سے بے حد محبت بھی ہے، تو آپ نے فرمایا اگر ایک بات ہے تو تم اپنے پاس ڈالے رکھو۔ (ابوداؤ دونسائی اور احیا جلد ۲ ص ۹۳)

واضح ہو کہ مذکورہ حدیث میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے طلاق کا مشورہ اس لیے واپس لے لیا کہ طلاق دینے میں شوہر کے بگڑنے کا خطہ رکھا، اس کی والہانہ فریضگی اور اس خوبصورت عورت کی محبت کا تقاضا یہ ہوتا کہ وہ طلاق کے بعد اس کی جتو میں رہتا اور ہو سکتا تھا کہ اس طرح وہ گناہ میں ملوٹ ہوتا، اس لیے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہی مناسب سمجھا کہ نکاح باتی رہے اور کسی دوسرا تدبیر سے یہ خرابی دور ہو۔

#### دیندار عورت سے شادی کا فائدہ:

کفوئیں زیادہ حافظ دینداری کا رکھا جاتا ہے اس لیے کہ جو کوئی اسلامی احکام کی تعمیل کرتا ہے، اس کے نوہی سے بچتا ہے، وہ اپنی بیوی کے ساتھ بھی حسن سلوک کرتا ہے، اس کے ساتھ امانت کا برہتا روا رکھتا ہے۔ دیندار خواتین کبھی بھی خواہشات کے پیچھے چنان پسند نہیں کرتیں۔ نہ اپنے نفس کے فریب میں مبتلا ہوتی ہیں، نہ اپنے گھر کی عزت کو داغ لگاتی ہیں، نہ ہی اپنے بچوں کی اصلاح و تربیت اور انہیں آداب زندگی سکھانے میں غفلت بر تی ہیں اور نہ ہی شوہروں کے حقوق میں کبھی کوتا ہی کرتی ہیں۔ دین غصہ اور شہوانی قوتوں پر بھی بڑی حد تک پابندی لگاتا ہے، اس کی ایک بھی صفت کافی ہے کہ دل کی تشغیل کی یہ موثر تدبیر ہے۔ اس کے علاوہ دین اخلاقی بگاڑ سے بچاتا ہے، بگاڑت کے گڑھوں میں گرنے سے روکتا

ہے۔ لیکن دیندار ہونا الگ چیز ہے اور دین کے اندر غلوکرنا الگ چیز ہے۔

جس طرح سے شوہر دیندار خدا ترس تلاش کرنے کی ضرورت ہے، اسی طرح یہ بھی ضروری ہے کہ عورت دیندار تلاش کی جائے جو اعمال صالح کی خونگر ہو اس کا مال و جمال نیز مرتبہ دھیثیت نہ دیکھو۔ اگر عورت دیندار نہ ہو تو شوہر کے حقوق ادا کرے گی نہ اولاد کو دیندار بنائے گی، شوہر کا مال بے جا اڑائے گی، ناخرموں کے سامنے بے پردہ ہو کر آئے گی اور اس سے طرح طرح کی تکلیفیں پہنچیں گی، اسی لیے تو حضور سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ خیر متعال الدنیا المرءۃ الصالحة یعنی دنیا میں نفع حاصل کرنے کی جو چیزیں ہیں، ان میں سب سے بہتر نیک عورت ہے۔

بہت سے لوگ خوبصورت عورت پر تمجھ جاتے ہیں، اس کی سفید کھال تو دیکھ لیتے ہیں لیکن سیاہ قلب کوئیں دیکھتے وہ ہے تو خوبصورت لیکن نہ روزہ رکھتی ہے نہ نماز پڑھتی ہے دن بھر غیتوں میں بہتلا اور ساس ندوں سے لڑنے میں مشغول رہتی ہے، شوہر کی پوری آمدی پر قبضہ کر لیتی ہے، اگر شوہر والدہ کو کوئی پیسہ دے دے تو ناراض، والدہ کی خدمت کرے تو غصہ، بہنوں کو کچھ دے دے تو خنگی، پہلی بیوی کی اولاد پر خرچ کر دے تو لڑتے لڑتے جان تباہ کر دے، رات دن لڑائی اور شوہر کے لیے ایک عذاب، خوبصورتی دیکھ کر شادی کرنے سے ایسی آفتیں آجائی ہیں۔

دیندار عورت کا شوہر اگر اپنے ماں باپ پر خرچ نہ بھی کرے گا تب بھی وہ صدر حرجی کی ترغیب دے گی اور نیکی پر آمادہ کرے گی۔ سب کے حقوق خود بھی پہچانے گی اور شوہر کو بھی حق شناسی پر ابھارے گی۔

#### کامیاب شادی:

حضرت عبد اللہ ابن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اے ایمان والو تم لوگ عورت سے اس کے حسن کی وجہ سے شادی نہ کرو، کہیں اس کا حسن تمہیں ہلاک نہ کر دے اور نہ عورت سے اس کے ماں کی بنا پر شادی کرو کیونکہ ماں کا آخر

اجام فنا ہے اور یہ کہ اس کا مال کہیں تمہیں خدا کا نافرمان نہ بنا دے تمہارے لیے بہتر یہ ہے کہ تم عورت سے اس کی دینی داری کی وجہ سے شادی کرو کامیاب رہو گے۔

(الحدیث ترجیح ابن ماجہ جلد نمبر ۲۷۰ حدیث ۱۸۸۱ و احیاء جلد ۲)

#### برکت اور رحمت:

حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دفعہ شادی کے متعلق بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ جو شخص کسی عورت سے اس کی شہرت اور عزت کی بنا پر شادی کرے تو اللہ تعالیٰ اس کو کچھ نہیں دیتا سوائے ذلت و رسوائی کے بیہاں نہ سہی وہاں سہی اور جو شخص کسی عورت سے اس کی مالداری اور دینی داری کی وجہ سے شادی کرے جو کہ آج کل عام ہے اور سب کی نیت و نظر اسی مال وزر پر ہے، چاہے کتنا ہی نمازی، متین، مبلغ دین، صوم و صلوٰۃ اور ذکر کا پابند اور عالم دین ہو، سب کے دل و دماغ میں کم و بیش یہی دلت و شہرت کا بھوت سوار ہے، شیطان نے سب کو اپنا بنا رکھا ہے، دنیا کے مال و منال اور سامان آرائش و زیبائش نے عقل و ضمیر کو بے حس بنا دیا ہے، ایسے لوگوں کے حق میں آپؓ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ اس کی نگہ دتی اور بر بادی کا خود ذمہ دار بنتا ہے، اور جو شخص کسی عورت سے اس کے حسب و نسب اور خاندان کی وجہ سے شادی کرے تو اللہ تعالیٰ اس کی میمنگی اور ذلالت میں اور اضافہ کر دیتا ہے، جس کے نتیجہ میں آپس میں کشیدگی اور ناخوش گوار حالات پیدا ہو جاتے ہیں جو شخص کسی عورت سے صرف غض بصر، حفاظت فرج، سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور دینداری کے خیال سے دیندار عورت سے شادی کرے تو اللہ تعالیٰ اس شخص کے لیے اس کی بیوی میں اور بیوی کے لیے اس کے شوہر میں برکت اور رحمت عطا کر دیتا ہے۔

(الحدیث طبرانی و احیاء جلد ۲ ص ۹۶ و عین الہدایہ جلد ۲ ص ۳)

#### دیندار عورت کی خوبی:

حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو عورت دیندار ہوتی ہے، وہ اپنے شوہر کی مدد کرتی ہے، تھوڑی شے پر قانون ہوتی ہے۔ اس کے برعکس

بے دین عورتیں شوہر کو گناہ اور غم میں بہتار کھتی ہیں جو حقیقت آج ہم خود ان آنکھوں سے بخوبی مشاہدہ کر رہے ہیں اور اپنے کافوں سے سن بھی رہے ہیں ایسی عورتوں سے وہی بچتا ہے جسے اللہ بچائے۔ (الحدیث ابن ماجہ و غنیۃ الطالبین ص ۱۳۲)

#### حسب و نسب:

جس عورت سے نکاح کرنا مقصود ہواں کے حسب و نسب کے بارے میں معلوم کر لینا بھی ضروری ہے کہ لڑکی کس خاندان سے تعلق رکھتی ہے ان کا رہن کیسا ہے گھرانہ کس طرح کا ہے اس کا گھر یا ماحول کیسا ہے یہ سب باقیں پہلے سے ہی معلوم کر لینی چاہئیں کیونکہ ان تمام باتوں کی معلومات مل جانے سے کم از کم یہ تسلی تو ہو جاتی ہے کہ آدمی جہاں شادی کر رہا ہے وہ کس قسم کے لوگ ہیں اس ضمن میں بہت سی احادیث مبارکہ میں بھی وارد ہو ہے چنانچہ حضرت ابو سعید خدریؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے لوگ تم غلامت کے ذہیر پراؤ گی ہوئی سبزی سے پوچھ عرض کیا گیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس سے آپ کا کیا مطلب ہے؟ فرمایا اس سے مراد بڑے خاندان کی خوبصورت لڑکی ہے۔

”ایا کم و خضراء الدمن فقیل و ما خضراء الدمن قال“

المرأة الحسناء في المنت السوء“

(الحدیث دارقطنی و احیاء جلد ۲ ص ۱۰۳)

ای جو اے ایک اور حدیث پاک ہے:

ام المؤمنين حضرت عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اے دنیا کے لوگو! اپنے نطفے کے لیے اچھا انتخاب کرو ”تخيرو النطفتكم“ کیونکہ قرابت داری کی رگیں باپ دادوں سے اولاد کے جسموں میں منتقل ہوتی ہیں۔

”فَانَ الْعِرْقَ دَسَاسٌ“ (الحدیث ابن ماجہ ابو منصور دیلمی و احیاء جلد ۲ ص ۱۰۳)

مطلوب یہ ہے کہ ماں باپ اور گھر کے بڑوں کے اخلاق و کردار اور چال چلن کا

اڑ چھوٹوں پر بھی مرتب ہوتا ہے، گھر کے بڑوں کا جو ماحول ہو گا گھر کے چھوٹوں کا بھی وہی ماحول ہوگا۔

بزرگوں کا کہنا ہے کہ عورت کے حسب و نسب کو معلوم کرنے کے بعد اس کے گھر بیلوں ماحول کی بابت جانا بھی ضروری ہے اس کے لیے پہلے یہ نہ پوچھا جائے کہ ہونے والی بیوی نے کس درسگاہ میں تعلیم پائی۔ بلکہ پہلے یہ معلوم کیا جائے کہ اس کی پروش کس گھرانے میں ہوئی ہے۔

نکاح ایسی لڑکی سے کیا جائے جس کی ماں نیک اور صالح ہو کیونکہ اگر لڑکی کی والدہ اپنے خاوند کی فرمانبردار اور اپنے خاوند سے سچی محبت کرنے والی اور فادار ہو گی تو ضرور اس کی اچھی عادات کا اثر اس کی بیٹی پر بھی پڑے گا اور وہ بھی اپنی ماں جیسی خوبیوں کی حامل ہو گی اور اس سے یقینی کی جاسکتی ہے کہ وہ بھی اپنے ہونے والے خاوند کے ساتھ فاداری اور اطاعت شعاری کرے گی اور اپنے خاوند کی عزت اور اس سے سچی محبت کرے گی۔ اگر لڑکی کے گھر کا ماحول اس کے بر عکس ہو لڑکی کی ماں اپنے خاوند کے ساتھ بد تیزی سے پیش آتی ہو گھر میں بڑائی جھگڑے کا ماحول رہتا ہو بیوی نے خاوند کا جینا دو بھر کر رکھا ہو تو لازمی بات ہے گھر کے اس ماحول کا اثر بھی بچوں پر پڑے گا اور وہ بھی ان حالات سے متاثر ہوئے بغیر نہ ہیں گے لہذا ماں کی عادات و فضائل کا اثر بیٹی پر کچھ نہ کچھ ضرور پڑتا ہے اس لیے اس ضمن میں محلہ داروں اور بہساںوں سے اس گھر کے بارے میں تمام معلومات بخوبی مل جاتی ہیں جن کی بناء پر فیصلہ کرنا آسان ہو جاتا ہے۔ میاں اور بیوی کا رشتہ یکساں معیشت کا رشتہ ہے اس لیے اپنا شریک کا ایسا منتخب کرو جو تمہارا ہم مشرب، یکساں طبیعت اور اچھے اخلاق کا مالک ہو۔

### حسن و جمال:

نکاح کے لیے منکوحہ میں حسن و جمال بھی مطلوب ہونا چاہیے، کیونکہ حسین منکوحہ مل جانے کے بعد مرد زنا اور اس کے لوازمات سے اکثر محفوظ رہتا ہے، اور طبعی طور پر بھی

## اسلامی دولہا

انسان خوبصورت اور اچھائی کا دلداہ ہوتا ہے، بد صورت عورت ملے تو یہ ممکن ہے کہ وہ دوسرا خوبصورت عورت کی تلاش میں رہے، اور موقع ملنے پر اس کے ساتھ ملوث بھی ہو جائے، اور اس طرح حرام کاری اور بدمعاشی کے لیے راستہ کھل جاتا ہے، جو بات آج کے دور میں ہمارے مشاہدے میں بہت آرہی ہے لیکن اس معاملے میں مرد کے لیے زیادہ کامیاب اور مناسب بات یہ ہے کہ صرف عورت کی خوبصورتی پر نہ جائے، بلکہ دینداری اور حسن سیرت کو لازم سمجھے مغض عورت کی خوبصورتی سے متاثر ہو کر نکاح کرنا اور دین کو بالائے طاق رکھ دینا اچھی بات نہیں ہے۔ کامیابی اس میں ہے کہ پہلے دین داری کو دیکھے، خوبصورتی کو نہیں، سیرت کو دیکھے، صورت کو نہیں عادت کو دیکھے جو زے کی رقم کو نہیں، ہاں اگر دین داری کے ساتھ خوبصورت بھی ہو، نیک سیرت کے ساتھ حسن صورت بھی ہو تو نُوز علی نُود ہے، ایسی نعمت کسی کسی کو نصیب ہوتی ہے۔

دین داری کے بعد حسن صورت کی طلب اس لیے بھی کی جاتی ہے کہ اس کی وجہ سے میاں بیوی میں عام طور پر رشتہ محبت، باہمی شفقت، اور نفس کی حفاظت زیادہ استوار اور پاسیدار ہوتی ہے، شریعت اسلام نے محبت اور دل کے سکون کے اسباب کو بھی اہمیت دی ہے، یہی وجہ ہے کہ شارح اسلام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نکاح سے پہلے منسوبہ و منکوحہ کو ایک نظر دیکھ لینے کی نصیف یہ کہ اجازت دی ہے بلکہ اس عمل کو مستحسن اور جائز قرار دیا ہے۔ چنانچہ جس سے شادی کرنا تقصیود ہو اس کو ایک نظر دیکھ لینے سے اس کی ظاہری خوبصورتی کے بارے میں پتہ چل جاتا ہے اور دل کو ایک طرح کا اطمینان سا ہو جاتا ہے اور بندہ کو فیصلہ کرنے میں آسانی رہتی ہے اس ضمن میں بہت سی احادیث مبارکہ میں بھی بیان ہوا ہے۔

حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ

والسلام نے ارشاد فرمایا کہ:

”تم میں سے کوئی شخص جب کسی عورت کو پیام بھیجنے کا ارادہ کرے تو اگر وہ اس کا چہرہ مہرہ دیکھ سکے تو دیکھ لے۔“

حضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے ایک لڑکی کو نکاح کا پیغام بھجا تو میں نے چھپ کر اس کو دیکھ لیا یہاں تک کہ میں نے اس کی دوچیزیں دیکھ لیں، جس میں مجھے نکاح کی رغبت ہوئی اور میں نے اس سے نکاح کر لیا الحمد للہاب ہم دونوں خوش ہیں۔

(الحدیث ترجیح ابو داؤد شریف جلد نمبر اص ۳۹ حدیث ۱۹۵۰)

اسی طرح ایک اور حدیث پاک میں آتا ہے:

حضرت سہل بن سعد رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ایک عورت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئی اور بولی کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں اپنے آپ کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے نکاح میں دینے کے لیے آئی ہوں اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نظر اٹھائی اور اس عورت کو دیکھا (ورنہ آپ ﷺ کی اجنبی عورت کی طرف نظر نہیں فرماتے تھے)۔  
(بخاری و مسلم)

انسیت پیدا ہونے کا سبب:

حضرت مغیرہ بن شبیر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا کر ایک لڑکی سے شادی کرنے کے متعلق ذکر کیا، حضور انور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جاؤ پہلے اس دو شیزے کو دیکھ لو، کیونکہ اس سے تمہارے دلوں میں تعلق اور انسیت پیدا ہوگی، یہ میں بھکم بنی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اس لڑکی کے گھر گیا اور اس لڑکی کے والدین سے آپ ﷺ کی بات بیان کر دی، لیکن لڑکی والوں نے اس بات کو اچھا نہ سمجھا، حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جس لڑکی کا پیغام لے کر میں گیا، وہی لڑکی اپنے پرده میں کھرد رہی تھی اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے جیسا یہ صاحب فرم رہے ہیں، تو اب اجی کیا مصلحت ہے؟ دیکھنے دیجئے، آخر سر کار دو جہاں محبوب کبریار رسول مجتبی صلی اللہ علیہ وسلم کی بات کو ہم کیسے درکر سکتے ہیں؟ ہاں اگر یہ صاحب اپنی طرف سے ایسا کہہ رہا ہے، تو بہت بری بات ہے الغرض میں نے اس لڑکی کو اس درمیان دیکھ لیا، اور اس کے بعد اس سے شادی کر لی، پھر ہم نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنی موافقت اور باہمی شفقت

کا ذکر کیا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم سن کر بہت خوش ہوئے۔

(الحدیث ابن ماجہ جلد اص ۲۷۲ ح ۱۸۸۸)

ایک اور حدیث پاک میں آتا ہے:

حضرت محمد بن سلمہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "جب تم میں سے کسی کے دل میں اللہ تعالیٰ کسی عورت سے شادی کی خواہش پیدا کرے تو اسے دیکھ لینا چاہیے کیونکہ دیکھ لینے سے طرفین میں محبت میں دوام پیدا ہو جاتا ہے۔"

(ابن ماجہ شریف)

اپنی ہونے والی ملکوہ کو ایک نظر دیکھ لینے کے ضمن میں ایک اور حدیث پاک سے بھی پتہ چلتا ہے چنانچہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ ایک شخص حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا اور عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میں ایک انصاری عورت سے نکاح کرنا چاہتا ہوں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا: "ایک نظر دیکھ لو کیونکہ انصار کی عورتوں کی آنکھوں میں کچھ خرابی ہوتی ہے۔"

(مسلم شریف)

حضرت اعشن رحمۃ اللہ علیہ اور دیگر بزرگان دین کا قول ہے کہ جو شادی دیکھے بغیر ہوتی ہے اس کا خاتمہ رنج و غم اورالم پر ہوتا ہے، اس لیے مناسب ہے کہ نکاح سے قبل مرداں عورت کو ایک نظر دیکھ لے اور دل سے پسند کر لے، البتہ نکاح سے قبل لڑکی سے بات کرنا، ہاتھ ملانا پیار کرنا، وغیرہ وغیرہ سراسر حرام ہے۔ (احیاء جلد ۲ ص ۹۷ و ۹۸ کسیر ہدایت)

ہمارا دین اسلام اس بات کی اجازت دیتا ہے کہ بغیر کسی خاص اہتمام کے عورت کو شادی سے پہلے نکاح کرنے کی غرض سے دیکھ لکتا ہے یعنی عورت کو شرعی طریقہ کے مطابق ایک نظر دیکھ لے تاکہ تذبذب جاتا رہے اور شادی کرنے میں عورت کی طرف سے جو شبهات ذہن میں آجاتے ہیں ان کا خاتمہ ہو جائے اور اس کا آئندہ زندگی میں بھی یہ فائدہ ہو گا کہ

عورت کے متعلق کوئی ایسی بات کہنے کا موقع نہیں رہے گا جس سے عورت کی سکی ہوا اس طرح نکاح کے مقاصد بخسن و خوبی برائے کار آسکیں گے گویہ ضروری نہیں ہے کہ خود ہی دیکھے کوئی دوسرا بھی دیکھ سکتا ہے اور اس کے بیان پر اعتماد ہو تو یہی کیا جائے مزید یہ کہ ہونے والی منکوحہ کے بارے میں جو معلومات حاصل کرنا چاہے کر سکتا ہے۔ دین، خاندان، خوشحالی اور حسن و جمال اور اس طرح کی دوسری باتیں تاکہ اطمینان حاصل کیا جاسکے۔

پچھلے صفحات میں جو احادیث مبارکہ عورت کو دیکھ لینے کے ضمن میں بیان کی گئی ہیں ان تمام احادیث مبارکہ سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ شادی سے پہلے عورت کو دیکھ لیا جائے تو کوئی مضاائقہ نہیں بلکہ اچھا ہے خواہ خود اپنی آنکھوں سے ہو یا کسی معتمد عورت کے ذریعہ ہو اس سے بڑی حد تک اطمینان قلب حاصل ہو جاتا ہے اور شادی کرنے میں شکوہ و شبهات اور شیطانی وساوس پیدا نہیں ہوتے پھر اس سلسلہ کے ابتدائی فتنے سر اٹھانے نہیں پاتے البتہ لازمی شرط یہ ہے کہ اخلاص ہو دیکھنے سے منفعت پیدا کرنا نہ ہو۔ فقہا کرام کا کہنا ہے کہ جس سے شادی کرنا مقصود ہو اس کو دیکھنا جائز ہے اور دیکھنے وقت نیت میں خلوص ہو پھر معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپرد کر دے۔

امام نووی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اس ضمن میں تحریر فرماتے ہیں کہ عورت سے بغیر اجازت حاصل کیے اسے دیکھا جاسکتا ہے اجازت کی کوئی خاص ضرورت نہیں ہے اور اس طرح کے معاملے میں عورت کو اجازت دینے میں حیا بھی دامن گیر ہوا کرتی ہے اور یہ معاملہ بھی کوئی یقینی نہیں ہوتا کیونکہ عام طور پر یہ بھی ہوتا ہے کہ لڑکی کو دیکھا جاتا ہے اور وہ پسند نہیں آتی جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ دیکھنے والا شادی نہیں کرتا تو اگر اجازت کے حصول کے بعد دیکھا جائے اور شادی نہ کی جائے تو اس کو اس سے اذیت اور دلی تکلیف ہو گی اور اگر بغیر اطلاع دیکھ لی گئی اور اس سے شادی نہ کی گئی تو یہ فعل اس کے لیے تکلیف کا باعث نہ ہو گا۔

(شرح مسلم نووی جلد اول)

### بیوی کے انتخاب میں فقہا کرام کے مشورے:

اس ضمن میں فقہا کرام فرماتے ہیں کہ بیوی کے انتخاب کے لیے اگر ان اصولوں کو پیش نظر کھا جائے تو یہ بہت مناسب اور موزوں ہے یعنی:

”مناسب ہے کہ عورت حسب و نسب، عزت و مال اور عمر میں مرد سے کم ہو اور اخلاق و ادب اور حسن و درع میں عورت مرد سے زیادہ ہو۔“

(درختار کتاب النکاح)

شادی کرتے وقت اس بات کا بھی خیال رکھئے کہ:

”وہ عورت جس سے شادی کر رہا ہے وہ لمبی، ذہلی، کوتاہ قد، بد صورت بد اخلاق، صاحب اولاد، سن رسیدہ اور بد کار نہ ہو۔“

(شامی جلد دوم ص ۲۸۳)

مقصد یہ ہے کہ جس عورت سے شادی کرنا مقصود ہو وہ ہر اعتبار سے موزوں و مناسب ہو۔ دنیوی لحاظ سے بھی اور دینی اعتبار سے بھی تاکہ باہمی موافقت اور انس و محبت برقرار رہے چنانچہ مختصر اس بات کا تذکرہ کیا جاتا ہے کہ ہونے والی منکوحہ میں درج ذیل خوبیاں ہوئی چاہئیں۔

(۱) دیندار اور نیک طینت ہو۔

(۲) پاک دامن، امامتدار، گھر کی منظم، مہذب اور صابر و شتاکر ہو۔

(۳) صالح اور باعزت خاندان کی فرد ہو اور دینی تعلیم سے بھی آرستہ ہو۔

(۴) خوش اور غم میں شریک ہونے والی اور فرمانبردار ہو۔

(۵) دنیا میں رہ کر آخرت سے بے فکر نہ رہی ہو۔

(۶) خاوند سے انس و محبت کرنے والی اور زیادہ اولاد جتنے والی ہو۔

(۷) نیک صفات کی مالکہ ہو اور بُرے کاموں سے نفرت کرتی ہو۔

(۸) خانہ داری کے امور بہتر طریقے سے جانتی ہو۔

## اسلامی دولہا

کروں گا۔

(ابی علی)

اس حدیث پاک سے معلوم ہوتا ہے کہ نکاح میں اولاد کی طلب کو بڑا دخل ہے، اسی لیے آپ نے سیاہ فام بد صورت عورت کو خوب صورت عورت پر ترجیح دی ہے، حالانکہ خوب صورت عورت مرد کی پناہ گاہ ہے اور اس سے نگاہیں غیر عورتوں کی طرف نہیں اٹھتیں۔

ایک اور حدیث پاک میں ہے:

حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کونے میں پڑا ہوا بوریا بانجھ عورت سے بہتر ہے، کیونکہ بانجھ عورت اولاد سے محروم رہتی ہے، اور یاد رکھو بچے پیدا کرنے والی بد صورت عورت اس خوب صورت عورت سے بہتر ہے جو بانجھ ہو۔

(بیہقی ابن حبان و کیمیائے سعادت ص ۱۳۶)

### حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے لیے فخر کی بات:

حضرت معقل بن یسار رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک شخص نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اتس میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ مجھے ایک مال دار اور قبول صورت خاتون نکاح کرنے کو ملتی ہے، اور وہ خود مجھے چاہتی ہے مگر اس کی اولاد نہیں ہوتی ہے، تو کیا میں ایسی عورت سے شادی کر لوں؟ آپ نے فرمایا نہیں، وہ شخص گھر چلا گیا پھر چند دن بعد وہ شخص فرط محبت سے اسی عورت کی بات کو لے کر سر کار دو عالم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اس وقت بھی آپ نے منع فرمادیا، کچھ دنوں کے بعد پھر وہ اجازت کے لیے حاضر خدمت ہوا اور یہی سوال سامنے رکھا اور بار بار سوال کو دہراتا رہتا کہ اجازت مرحمت فرمائیں، مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم محبت کرنے والی نیک اور اولاد زیادہ پیدا کرنے والی عورتوں سے شادی کرو، کیونکہ قیامت کے دن میں تہواری کثرت سے اور امتوں پر فخر کروں گا، یہ سن کر

- (۹) سرال کی خدمت کرنے کا ہنر جانتی ہو۔
- (۱۰) بچوں کی خدمت گزار اور ان سے محبت و شفقت کا سلوک کرنے والی اور تندرست ہو۔
- (۱۱) ہر طرح سے خاوند کی تابع دار ہو۔

### قابل غور بات:

اگر کوئی شخص صرف ادائے سنت، حصول اولاد اور گھر یا نظم کے لیے نکاح چاہتا ہو تو اس کے لیے حسن و جمال کی کوئی قید نہیں رہتی، اور نہ وہ خوبصورتی کا طالب ہوتا ہے، اس کو تو نیک عورت سے شادی مطلوب ہے، یہ بات زہد و تقویٰ سے قریب تر بھی ہے کیونکہ حسن و جمال، بہر حال دنیاوی مال ہے، اور جس کو ایک دن زوال بھی ہے، دین داری نیک نتیجے بلند کرداری اور خیر خواہی وغیرہ یہ سب دائیگی چیزیں ہیں، اور راحت کا سبب اور نجات کا ذریعہ بھی ہیں۔ یہ اور بات ہے کہ بعض اوقات حسن و جمال سے دین پر مددتی ہے اور بہت سی حسین عورتیں بھی دین دار ہوتی ہیں، لیکن یہ شاذ و نادر ہے، اور یہ ضروری نہیں ہے کہ جس کی صورت اچھی ہو، جس کے پاس دولت ہوا اس کے پاس نیک عادات اور شرافت بھی ہو، جس کے پاس دنیاوی ہنر و طاقت ہو، خدا کی نگاہ میں بھی اس کی قدر و قیمت ہو۔

### بیوی کے انتخاب میں ایک اور احتیاط:

بیوی کے انتخاب کے سلسلہ میں یہ بات بھی پیش نظر ہے کہ ہونے والی منکوحہ کے متعلق اگر کسی طرح سے یہ پتہ چل جائے کہ وہ بانجھ ہے تو بہتر ہے کہ اس کی بجائے کسی دوسری لڑکی کو منتخب کر لیا جائے جو کہ بانجھ نہ ہواں ہمیں میں بہت سی احادیث مبارکہ میں بیان کیا گیا ہے چنانچہ ایک حدیث پاک میں آتا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "تم لوگ خوب صورت بانجھ عورت کو چھوڑ دو، سیاہ فام بد صورت بچے پیدا کرنے والی عورت سے شادی کرو کہ میں قیامت کے روز دوسری امتوں پر تہواری کثرت سے فخر

حدیث مبارکہ:

حضرت نواف بن معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ فرماتے ہیں جب میں نے اسلام قبول کیا تو میرے نکاح میں پانچ عورتیں تھیں میں نے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے پوچھا تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ایک کو چھوڑ دے چار کو رکھ لے۔ میں نے ارادہ کیا کہ جو سب سے پہلے ساٹھ سال سے میرے نکاح میں تھی اور بانجھتھی میں نے اُس کو جدا کر دیا۔  
(شرح السنۃ)

معنی کرنا:

اگر کسی جگہ پر لڑکی پسند آگئی ہے اور دونوں گھرانوں کے بزرگ اکٹھے ہو کر اس مقصد کے لیے بات چیت کریں کہ لڑکی اور لڑکے کی شادی کب ہو اس کے لیے اکثر ایسا ہوتا ہے کہ رشتہ طے پانے کی صورت میں معنگی کا اہتمام کیا جاتا ہے تاکہ رشتہ پکا سمجھا جائے۔ اب اخلاقی طور پر اس بات کی پابندی کی جاتی ہے کہ چونکہ لڑکی اور لڑکا ایک دوسرا سے منسوب ہو گئے ہیں اس لیے جلد ہی نکاح و شادی کا اہتمام بھی کر کے ان کا گھر بسادیا جائے۔ بعض اوقات معنگی کی بجائے براہ راست نکاح کا معاملہ طے پا جاتا ہے اور باقاعدہ معنگی کی ضرورت نہیں رہتی اگر معنگی کی رسم کرنا مقصود ہو تو چاہیے کہ سادگی سے کی جائے اور اس میں اسراف اور بے جانماش وغیرہ سے اجتناب کیا جائے کیونکہ یہ اخلاقی اور شرعی اعتبار سے کوئی اچھی بات نہیں کہ معنگی کے موقع پر دکھاوے کی خاطر روپے پیسے کو پانی کی طرح بھیا جائے۔ کئی مرتبہ دیکھا گیا ہے کہ جو لوگ بہت زیادہ معنگی کا اہتمام کرتے ہیں اور اپنی ناک اوپنی رکھنے کی خاطر ایک دوسرا کو تھنے تھائف دینے میں خوب بڑھ چڑھ کر حصہ لیتے ہیں بعد میں جب حساب کرتے ہیں تو ہوش آتا ہے کہ اس معمولی رسم پر کس قدر اخراجات ہو گئے ہیں بعض لوگ تو قرض لے کر اپنی جھوٹی شان و شوکت دکھانے سے باز نہیں آتے لہذا یہ موقع پر کم از کم دولہ کا پانی مدد اخذت ضرور کرنی چاہیے اور وہ گھر والوں کو زمی سے سمجھائے کہ معنگی کی رسم سادگی سے انجام دینے میں کوئی حرج نہیں جب لڑکا اپنے گھر والوں سے اس طرح کی بات کرے گا اور اس ضمن میں شریعت مطہرہ کے حوالوں سے دلائل پیش کرے گا تو گھر والے

اس شخص نے اس حسین عورت سے شادی کرنے کا عزم چھوڑ دیا۔

(الحدیث سنن ابو داؤد جلد اص ۳۸۹ حدیث ۱۹۲۱)

فائدہ مند بات:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا مرنے کے بعد ابن آدم کے تمام اعمال کا سلسلہ منقطع ہو جاتا ہے، صرف تین عمل باقی رہ جاتے ہیں، ان میں سے ایک نیک اولاد جو اس کے لیے دعائے خیر کرے، یہ طویل حدیث کا ایک حصہ ہے، اس حدیث سے یہ بات ظاہر ہے کہ بانجھ عورت سے یہ بات حاصل نہ ہو گی، اس لیے آپ نے بچ پیدا کرنے والی عورت سے شادی کرنے کا حکم دیا ہے خواہ وہ کالی اور بد صورت کیوں نہ ہو۔  
(الحدیث بخاری و مسلم)

امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ بکثرت نکاح کرتے تھے اور فرمایا کرتے تھے کہ میں صرف اولاد بڑھانے کے لیے نکاح کرتا ہوں تاکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خوشنودی زیادہ حاصل کر سکوں۔  
(احیاء جلد ۲ ص ۵۵)

حضرت معلق بن یسّارؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے لوگو ایسی عورت سے تم شادی کرو جس کی اولاد ہو، اور وہ شوہر سے محبت کرنے والی ہو۔  
(الحدیث ابو داؤد نسانی)

امام غزالی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی رائے:

امام غزالی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ تحریر فرماتے ہیں کہ اگر کسی کنواری لڑکی سے شادی کرنے کا ارادہ ہو تو یہ دیکھ لیتا چاہیے کہ وہ دو شیزہ تدرست اور بھرپور جوان ہے یا نہیں، اور اس کے خاندان میں اولاد کی چیل پہل ہے یا نہیں، یہ دونوں باتیں اگر کوئی دیکھ کر شادی کرے تو غالب گمان یہی ہے کہ اس کے اولاد ہوگی۔  
(احیاء جلد ۲ ص ۱۰۲)

ضرور اس کی بات کو اہمیت دیں گے چونکہ شادی لڑکے کی طے ہو رہی ہے اور گھروالے اس کی خوشی کو ضرور مدنظر رکھتے ہوئے اسلامی اصولوں کے مطابق سادگی سے کام لیں گے۔

### منگنی پر منگنی نہیں کرنی چاہیے:

اگر کسی لڑکے کی لڑکی کے ساتھ منگنی طے پائی گئی ہے اور کوئی دوسرا لڑکا بھی اس لڑکی سے نکاح کا خواہاں ہے تو اس ضمن میں دوسرے لڑکے کو اس لڑکی کے گھروالوں کے ساتھ اپنی شادی کی بات چیت نہیں چلانی چاہیے تا قتنیکہ پہلے والی منگنی خود بخوب ختم نہ ہو جائے اس بارے میں ایک حدیث پاک میں آتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ اصلوۃ

والسلام نے فرمایا:

”کوئی شخص اپنے بھائی کے پیغام پر پیغام نہ بھیجے جب تک کہ پہلا معمکنتر اپنی منگنی چھوڑنے دے یا دوسرے کو اجازت نہ دے دے۔“

(بخاری شریف۔ مسلم شریف)

کس قدر لائق تحسین بات ہے کہ اسلام نے ایک دوسرے کو جسمانی یا روحانی تکلیف دینے کو حرام قرار دیا ہے اور مسلمانوں کے آپس کے جو حقوق بتائے ہیں ان میں یہ بھی ارشاد فرمایا ہے کہ یعنی مسلمان مسلمان کی ہمدردی اور خیر خواہی کرے سامنے بھی اور پیچے بھی اس کا تقاضا ہے کہ جب کسی جگہ کسی مسلمان مرد یا عورت کے نکاح کا کہیں پیغام گیا ہو تو دوسرا کوئی مسلمان اس کے حق میں اس جگہ کو بلگاڑنے دے۔ اگر کسی عورت سے نکاح کرنے کے لیے کسی مرد کا پیغام پہنچا ہوا ہے اور بات چیت چل رہی ہے تو دوسرا کوئی شخص مرد یا عورت ایسی ترکیبیں نہ کرے کہ ان کا ہوتا ہوا رشتہ کش جائے، ان تدبیروں میں جہاں یہ بات ہے کہ لڑکے یا لڑکی میں کوئی عیب بتا دیا جائے وہاں یہ صورت بھی رشتہ کاٹنے کے لیے اختیار کر لیتے ہیں کہ کوئی دوسرے رشتہ تجویز کر کے کسی فریق کے سامنے پیش کر دیتے ہیں، اور ترکیب یہ کرتے ہیں کہ اپنایا اپنے کسی عزیز زیارت کا پیغام بھیج دیتے ہیں لڑکے یا لڑکی کا ولی فکر میں پڑ جاتا ہے اور بعض مرتبہ پہلے پیغام بھیجنے والے سے انکار کر دیتا ہے۔ اس بارے میں حضور

اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے نصیحت فرمائی کہ جب کسی کے نکاح کی بات چل رہی ہو تو اس جگہ اپنا پیغام نہ بھیجو بلکہ انتظار کرتے رہو اور دیکھو کہ بات کس طرح ختم ہوتی ہے۔ اگر آپس میں ان کا نکاح ہو جائے تو دوسرے پیغام کی گنجائش ہی ختم ہو گئی اور اگر بات چلتے چلتے کٹ جائے اور دونوں فریق میں سے ایک فریق قطعی طور پر فنی میں جواب دے کر بات ختم کر دے تو اب تم اپنا پیغام دے سکتے ہو۔

بیان کی گئی حدیث مبارکہ کے مفہوم کو اس طرح سے بھی سمجھا جاسکتا ہے کہ کسی شریف آدمی کو کسی ایسی لڑکی کے پاس پیغام بھیجنے حالانکہ جس کے پاس کسی اور نے بھی پیغام بھیج رکھا ہے اور یہ وہ جانتا ہے۔ اس قسم کی جلد بازی سے باہمی رشتہ کش جاتے ہیں اور آپس میں دشمنی اور بغرض وحدت پیدا ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ یہ انتہا درج کی اخلاقی گروٹ اور دماغی خلل کی علامت ہے۔ کیونکہ جو شخص اس قسم کے شرمناک میدان میں قدم رکھتا ہے، وہ پہلے اپنی تعریف ضرور کرتا ہے اور اس دوسرے کی نہ مت کرتا ہے۔ تعریف کرتے ہوئے ظاہر ہے اپنی ایسی بھی خوبیاں بیان کرتا ہے کہ اگر وہ اس کے اندر ہیں، تب بھی اپنی اس طرح تعریف کرنا اس کے لیے کافی ہے ایک بڑا عیب ہے اور اگر اس نے دوسرے کی عیب جوئی کی اور یہ عیب تمام کے تمام اس کے اندر موجود ہیں، تب بھی اس کا یہ بھاری گناہ ہو گا کہ وہ دوسروں کی غنیمت کرتا ہے۔

پھر یہ اس وقت ہو گا جب کہ پہلے سے پیغام بھیجنے والا اپنے پیغام سے دست بردار نہ ہوا ہو۔ لیکن اگر وہ دست بردار ہو چکا ہو تو اب دوسرے شخص کے لیے بات چیت آگے بڑھانے میں کوئی مضاائقہ نہیں ہے۔

البتہ اگر پہلا شخص فاسق و فاجر اور بدکار ہے تو دوسرے شخص کے لیے اپنے نام سے پیغام بھیجنے حق اور درست ہے۔ کیونکہ اس لڑکی کو ایک فاسق کے رحم و کرم پر چھوڑنے کی بجائے اس کے چنگل سے نجات دلانا ایک مسلمان کا حق ہے۔ ہر مسلمان کا نہ ہی فریضہ ہے کہ اس سے مشورہ لیتے ہوئے جانے کی صورت میں اپنے نزدیک بہتر سے بہتر صورت کو مخاطب کے سامنے پیش کرے۔ مگر اپنا مقصد حاصل کرنے کی غرض سے، جھوٹ اور دھوکے سے کام نہ لے غلط یا نہ کرے اور کسی پر تہمت اور بہتان لگا کر اس سے بدلنے نہ کرے۔

## اسلامی دولہا

لینا دینا باعث لعنت ہے۔ دکھاوے کے لیے جہیز دیئے جاتے ہیں ہزاروں روپے کے دعوت نامے کے کارڈ پر خرچ ہوتے ہیں۔ ان اخراجات کی وجہ سے بعض مرتبہ جوان لڑکیاں برسوں بیٹھی رہتی ہیں۔ ویسے ہوتے ہیں۔ جن میں سر اپاریا کاری ہوتی ہے۔ نامنست کا اور کام دکھاوے کا۔

### دین کو بچالیتا:

جو مسلمان سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی منست مطہرہ کی پیروی میں شریعت مطہرہ کے اصولوں کے مطابق سادگی کے ساتھ نکاح کا اهتمام کرتا ہے اللہ رب العزت اس پر اپنا فضل و کرم نازل فرماتا ہے ایک مسلمان جب کسی لڑکی سے نکاح کرتا ہے تو شیطان لعنیں کو اس کے اس عمل سے بہت دکھ ہوتا ہے اور وہ واپس لے کرتا ہے چنانچہ حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ فرماتے ہیں۔

”جب تم میں سے کوئی نکاح کرتا ہے تو شیطان کہتا ہے ہائے افسوس ابن آدم نے مجھ سے اپنا دو تھاںی دین بچالیا۔“ (ابو یعلی)

### نکاح کے شرعی مسائل:

نکاح کے شرعی مسائل میں یہ شرائط ضروری ہیں کہ نکاح کے لیے مرد و عورت عاقل ہوں جنون یا تا سمجھ بچھنے نکاح کیا تو منعقد ہی نہ ہوا لیکن اگر نابالغ سمجھ والا ہے تو منعقد ہو جانے گا مگر ولی کی اجازت پر موقوف رہے گا گواہوں کا ہونا بھی شرط ہے یعنی ایجاد و قبول دو مردیا ایک مرد اور دو عورتوں کے سامنے ہو گواہ آزاد عاقل بالغ ہوں اور سب نے ایک ساتھ نکاح کے الفاظ سنئے ہوں۔ بچوں اور پاگلوں کی گواہی سے نکاح نہیں ہو سکتا نہ غلام کی گواہی سے اگر چہ مرد یا مکاتب ہو۔ مسلمان مرد کا نکاح مسلمان عورت کے ساتھ ہے تو گواہوں کا مسلمان ہونا بھی شرط ہے لہذا مسلمان مرد و عورت کا نکاح کافر کی شہادت سے نہیں ہو سکتا اور اگر کتابیہ سے مسلمان مرد کا نکاح ہو تو اس نکاح کے گواہ ذمی کافر بھی ہو سکتے ہیں اگرچہ عورت کے مذہب کے خلاف گواہوں کا مذہب ہو۔ (بہار شریعت)

## نکاح کا اہتمام کرنا

جب لڑکے کی طرف سے لڑکی والوں کے ساتھ رشتے کی بات چیت طے پا جائے اور نکاح کی تاریخ رکھ دی جائے تو نکاح کا اہتمام سادگی سے کرنا چاہیے۔ اُم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:

” بلاشبہ برکت کے اعتبار سے سب سے بڑا نکاح وہ ہے جس میں کم سے کم اخراجات ہوئے ہوں۔“

(مشکوٰۃ المصائب، جو والشعب ایمان)

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نکاح اور بیانہ شادی میں کم سے کم اخراجات کرنا چاہیے۔ نکاح میں جس قدر اخراجات کم ہوں گے وہ نکاح اسی قدر بڑی برکتوں والا ہو گا۔ اس کے منافع جانین گوہیش پہنچتے رہیں گے اور یہ نکاح دنیا و آخرت کی بھلائی کا ذریعہ ہو گا۔ ہمارے پیارے رسول سرکار دو جہاں صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی شادیاں بھی کیں اور اپنی لڑکیاں بھی بیاہیں۔ یہ شادیاں نہایت سادگی کے ساتھ انجام پائیں۔ آپ دونوں جہاں کے سردار تھے۔ اگر چاہتے تو دھوم دھام سے شادیاں کرتے۔ لیکن آپ نے اپنے عمل سے سادگی اختیار کر کے دکھائی اور مستقل طریقہ پر فرمادیا کہ نکاح میں جس قدر اخراجات کم ہوں گے۔ اسی قدر بڑی برکتوں والا ہو گا ہم نے بیانہ شادی کو مصیبت بنارکھا ہے۔ غیر مسلموں کی دیکھادیکھی بری رسمیں جاری کر کھی ہیں اور یہ رسمیں غرور اور شہرت کے لیے اختیار کی جاتی ہیں۔ سودی قرض لے کر شادیاں کرتے ہیں۔ سب کو معلوم ہے کہ سودا کا

نکاح محبت والفت کا باعث:

نکاح کا بنیادی مقصد تو یہ بھی ہے کہ رشتہ ازدواج کے ذریعہ مرد و عورت کے مابین مجبت و انس اور خلوص ہوا اور ان میں سے ہر ایک کو طہانیت اور سکون قلب میسر آئے جو اجتماعی زندگی میں ترقی اور عروج کا ذریعہ ثابت ہوں ان کی زندگی کے لیے شادی راحت و سرت کی وجہ اور اطمینان و سکون کا باعث ہو قرآن حکیم نے جو اسلوب بیان اختیار کیا ہے وہ بس اسی کا حصہ ہے اللہ رب العزت کا ارشاد ہے۔

”اس کی نشانیوں میں سے یہ ہے کہ اس نے تمہارے لیے تمہاری قسم سے جو ز پیدا کیا تاکہ تم ان کے پاس چین حاصل کرو اور اس لیے تمہارے درمیان پیار اور مہربانی رکھی۔“ (سورہ روم)

اس آیت مبارکہ سے معلوم ہوتا ہے کہ نکاح کرنے سے جو پہلی چیز حاصل ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ میاں بیوی میں سے ہر ایک کو دوسرے سے تیکین خاطر اور اطمینان میسر ہوتا ہے۔

ایک حدیث پاک میں آتا ہے۔ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ محبت کرنے والوں کے لیے نکاح سے بڑا کرم نے کوئی چیز نہیں دیکھی۔ (مغلکوہ ص ۲۶۸ بحوالہ ابن ماجہ)

یعنی حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ محبت کا جو ز لگانے والی چیزوں میں نکاح کا جو ز سب سے زیادہ مضبوط ہے اور محبت کے بڑھانے اور باقی رکھنے میں نکاح سے بڑا کر کوئی چیز نہیں۔ کسی خاندان کا مرد اور کسی خاندان کی عورت ایک عربی دوسرا عجمی ایک ایشیائی دوسرا افریقی جب شرعی نکاح ہو جاتا ہے تو ایک دوسرے پر شمار ہوتا ہے اور الفت و محبت وہ رنگ لاتی ہے کہ عمر بھر ساتھ نہیں چھوٹتا۔ نکاح کے علاوہ بھی بعض مرد و عورت نسوانیت کے لیے نام نہاد محبت کر لیتے ہیں مگر یہ محبت نہیں ہوتی بلکہ نفس کی مطلب برآری کے لیے ایک جوڑ ہوتا ہے۔ جس کا نام محبت رکھ دیا جاتا ہے۔ جب مطلب نکل جاتا ہے یا

مقصد میں ناکامی ہو جاتی ہے تو پھر یہ کہاں اور وہ کہاں؟ کیسی محبت اور کسی الفت؟ سب بھاڑ میں ڈال دی جاتی ہے۔ نکاح کے ذریعہ جو تعلق پیدا ہوتا ہے وقق نہیں ہوتا۔ بلکہ زندگی بھر نباہنے کی نیت سے ایجاد و قبول ہوتا ہے۔ اسی لیے طلاق کو حدیث شریف میں بخض ولی چیز بتایا ہے۔ نکاح کا مقصد خواہش نفس کا تقاضا پورا کرنا ہی نہیں ہوتا۔ بلکہ اس کے ذریعہ مرد کی حیثیت بڑھ جاتی ہے۔ وہ آل اولاد اور گھر بار والا ہو جاتا ہے لوگ اسے بھاری بھر کم آدمی سمجھتے ہیں۔ عورت بھی ایک گھر کی ملکہ بن جاتی ہے۔ عورت مرد و نوں زندگی بھر کے لیے ایک دوسرے کے ہمدرد اور دل کھکھ کے ساتھی اور آرام و تکلیف کے شریک ہو جاتے ہیں۔ یہ بات بے نکاحی جھوٹی محبت میں کہاں؟ پھر مزید یہ کہ شوہر و بیوی کسی خاندانوں میں محبت و الفت کا ذریعہ بن جاتے ہیں۔ جن خاندانوں میں بھی کوئی جوڑ نہ تھا۔ ایسے خاندان ایک دوسرے کے ہمدرد بن جاتے ہیں۔ سہی دوسرے کی زیارت کے لیے جا رہا ہے اور عورت کا بھائی اپنی بھیشیرہ کے شوہر کی تیارداری میں لگا ہوا ہے۔ داماد ساس کو حج کے لیے لے جا رہا ہے۔ خسر داما د کو دکان کرنے کے لیے رقم دے رہا ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔ یہ بحثیں اور خدیں ایک شرعی نکاح ہی کی وجہ سے ہوئیں۔

نکاح کا خطبہ:

نکاح کی محفل میں خطبہ نکاح پڑھنا بھی مسنون ہے اس موقع پر خطبے سے مکمل طور پر فائدہ اٹھانے کی غرض سے مناسب ہے کہ نکاح پڑھانے والا یعنی نکاح خواں عربی کے ساتھ اس کا اردو میں ترجمہ بھی سنادیا کرے تاکہ تمام حاضرین و سامعین خطبہ نکاح کے مفہوم کو پوری طرح سمجھ سکیں چنانچہ اسی غرض سے ذیل میں خطبہ نکاح اور اس کا اردو ترجمہ پیش کیا جاتا ہے۔  
(خطبہ نکاح)

حضرت عبد اللہ رضی عنہ فرماتے ہیں کہ ہم کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ نکاح کی تعلیم دی:

الْحَمْدُ لِلّٰهِ أَوْ إِنَّ الْحَمْدَ لِلّٰهِ نَسْتَعِيْنَهُ وَنَعُوذُ بِاللّٰهِ مِنْ

شُرُورُ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا  
مُضِلٌّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلَهُ فَلَا هَادِيَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا  
اللَّهُ وَحْدَةٌ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ  
رَسُولُهُ.

”ہر قسم کی تعریف اللہ ہی کے لیے ہے، ہم اسی سے مدد طلب کرتے  
ہیں اور ہم اللہ تعالیٰ سے پناہ چاہتے ہیں اپنے نقویں کی برائی اور اپنے  
برے اعمال سے جس کو اللہ ہدایت دے تو اس کو کوئی گمراہ کرنے والا  
نہیں اور جس کو اللہ گمراہ کر دے تو اس کو کوئی بھی ہدایت دینے والا  
نہیں، اور میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، وہ اکیلا  
ہے اس کا کوئی شریک نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد صلی اللہ علیہ  
 وسلم اس (اللہ) کے بندے اور رسول ہیں۔“  
پھر یہ تین آیتیں پڑھے۔

(۱) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقًّا تُقَاتَهُ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا  
وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ۝  
(آل عمران)

”اسے ایمان والو! اللہ تعالیٰ سے ڈرو جس طرح کہ اس سے ڈرنے کا  
حق ہے اور نہ مر و تم مگر یہ کتم مسلمان ہو (یعنی جب تم ایمان لاچکے  
ہو تو اب اس پر مضبوطی سے قائم رہنا اور مرتے دم تک تم مسلمان ہی  
رہنا یہ نہ ہو کہ جب تمہیں موت آئے تو تم مشرک، منافق یا پھر کافر  
وغیرہ ہو چکے ہو۔“

(۲) يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مَنْ نَفْسٍ  
وَاحِدَةٌ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَ

نِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَءُ لَوْنَ بِهِ وَالْأَرْحَامِ إِنَّ اللَّهَ  
كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۝  
(سورۃ النساء)

”اے لوگو! اپنے رب سے ڈرو جس نے تمہیں ایک جان (آدم علیہ  
السلام) سے پیدا کیا اور اس جان (آدم علیہ السلام) سے اس کا جوڑا  
(حوالو) پیدا کیا اور (پھر) ان دونوں (آدم و حوا) سے بہت سے مرد  
اور عورتیں پھیلائیں اور اللہ تعالیٰ سے ڈرو جس کا نام لے کر تم ایک  
دوسرے سے سوال کرتے ہو اور رشتہ داروں (حقوق کے معاملہ)  
میں بھی ڈرو بے شک اللہ تعالیٰ تم سب پر نگہبان ہے۔“

(۳) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ۝  
يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ  
وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۝  
(سورۃ احزاب)

”اے لوگو! جو ایمان لائے ہو اللہ تعالیٰ سے ڈرو اور سیدھی (مضبوط)  
بات کہو (تمہاری اس مضبوطی کی وجہ سے) اللہ تعالیٰ تمہارے اعمال  
کی اصلاح کر دے گا اور تمہیں تمہارے گناہ (بھی) معاف فرمادے  
گا اور جو شخص اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول (محمد صلی اللہ علیہ وسلم) کی  
اطاعت کرے گا تو یقیناً وہ بہت بڑی کامیابی کو حاصل کر لے گا۔“

### نکاح کا اعلان کرنا:

ضروری ہے کہ نکاح کا اعلان کسی مجلس میں کیا جائے اور یہ اس لیے بھی ضروری  
ہے کہ سب لوگ اس رشتے سے آگاہ ہو جائیں کہ لڑکی اور لڑکا نکاح کے مقدس بندھن میں  
باندھے جا رہے ہیں۔ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے  
کہ حضور نبی کریم علیہ اصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:  
”اس تقریب نکاح کا اعلان کیا کرو اور یہ تقریب مسجدوں میں کیا کرو

اور اس موقع پر دف بجایا کرو۔” (ترمذی شریف)

مسجد میں نکاح منعقد کرنے کا ایک بڑا فائدہ اعلان کا حصول بھی ہے جہاں آزادی کے ساتھ ہر خاص و عام آسکین کسی کو پہنچنے میں کوئی اعتراض باقی نہ رہے اور دف بجائے کامقصود اعلان کے سوا اور کوئی نہیں ہو سکتا۔ آج کل اس مقصد کے لیے لا کوڈ اپسیکر موجود ہے۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ایک مرتبہ فرمایا:

”حلال اور حرام میں حد فاصل نکاح کی شہرت اور دف ہے (تاکہ لوگوں کو خبر ہو جائے)۔“ (ترمذی شریف)

مسئلہ: واضح ہو کہ عقد نکاح مسجد میں اور بروز جمعہ مستحب ہے۔ جمعرات یا جمعہ کے دن نکاح افضل ہے، نیز رات کے وقت نکاح بہتر ہے، بہت دن کے اور اپنی اولاد کا نکاح اگر باپ خود پڑھائے تو بہتر ہے یا کسی عادل اور دیندار قاضی سے پڑھوائے، نکاح کے بعد چھوہارے باشناست ہے۔ (فقہ کی کتاب عین الہدایہ ج ۲ ص ۲۶۷ و غیرہ ص ۱۳۵ و ص ۱۳۰)

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ شادی کے لیے جمعہ کے دن کو فتح کرنا سنت ہے اور انعقاد کی جگہ بہتر مسجد ہے، بشرطیکہ مسجد کی کوئی بے حرمتی اور بے ادبی نہ ہو، ورنہ بجائے ثواب کے عذاب کا مستحق ہو گا، اور نکاح کے بعد حاضرین مجلس دولہا کو ان الفاظ سے مبارکباد دیں۔ جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں۔

”بارک اللہ لک و بارک علیکما و جمع بینکما فی خیر“

یعنی اللہ تعالیٰ تمہیں برکت عطا فرمائے اور تم پر برکت نازل فرمائے اور تم دونوں کو امر خیر و نیک کام میں تفتی فرمائے۔

(الحدیث ابو داؤد ج ۸ ص ۲۹۰ و ابن ماجہ ج ۲ ص ۲۹۲ و غیرہ ص ۱۳۶)



## حق مہر

شریعت مطہرہ میں مہر اس رقم (یا چیز) کو کہا جاتا ہے جو نکاح کے وقت خاوند اپنی ہونے والی بیوی کو دینا منظور کرتا ہے اور عورت کو مرد کی طرف سے مہر کا ملنا اس کا حق ہے مہر کی ادائیگی عورت کو کرنا مرد پر واجب ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے۔

ترجمہ: ”اور عورتوں کو ان کے مہر خوشی سے دے دیا کرو ہاں اگر وہ اپنی خوشی سے اس میں کچھ تم کو چھوڑ دیں تو اسے شوق اور خوٹگواری سے کھالو۔“ (سورہ نساء آیت ۲۳)

مہر کی مناسبت سے یہ بات خوب اچھی طرح جان لئی چاہیے کہ یہ چیز عورتوں کا حق ہے عورتیں اپنی دیگر املاک کی طرح اس کی بھی مالک ہوتی ہیں۔

### زیادہ مہر مقرر نہ کیا جائے:

ایک حدیث پاک میں آتا ہے:

مبارک ہے وہ عورت جس سے ملنگی کرنا آسان ہو، جس کا مہر دینا آسان ہو، اور جس کے ساتھ حسن سلوک کرنا آسان ہو۔ (حاکم، متدرک، نسائی، حسن)

ایک عورت نے خدمت اقدس میں حاضر ہو کر عرض کیا۔ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں اپنے نفس کا اختیار حضور کو دینے کے لیے آئی ہوں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نظر اٹھا کر اپر سے اس کو دیکھا اور سر مبارک جھکایا۔ عورت دیر تک کھڑی رہی۔ تب ایک صحابی نے کھڑے ہو کر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اگر حضور کو اس کی ضرورت نہیں ہے تو میرا نکاح اس سے کر دیجئے! فرمایا، تیرے پاس مہر کے طور پر کوئی چیز بھی ہے۔ اس

نے عرض کیا میرے پاس کچھ بھی نہیں ہے۔ یہی ایک چادر ہے۔ فرمایا، مگر جا کر دیکھ! شاید لو ہے کی کوئی انگوٹھی ہی مل جائے۔ حسب الحکم وہ شخص گیا، لیکن کوئی چیز نہیں ملی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ تجھ کو کچھ قرآن بھی آتا ہے؟ اس نے تفصیل وار بیان کیا کہ فلاں فلاں سورتیں آتی ہیں۔ فرمایا، اچھا تو جا! میں نے تیرا نکاح اس سے کر دیا، کہ تو اس کو جتنا قرآن تجھے یاد ہے اس کی تعلیم دے۔

دوسری روایت میں مذکور ہے کہ جامیں نے تیرا اس کے ساتھ نکاح کیا تو اسے قرآن سکھا دے۔

ایک اور عمدہ روایت میں ہے کہ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے لو ہے کی انگوٹھی طلب فرمائی اور انہیں وہ بھی دستیاب نہ ہوئی تو انہوں نے عرض کیا، حضور! میرے پاس کچھ نہیں ہے، سوائے میری اس چادر کے میں اس کو اس کا نصف دے سکتا ہوں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا یہ تیری چادر کا کیا کرے گی۔ اگر یہ پہن لے گی تو تو برہنہ رہے گا اگر تو نے پہن لیا تو اس کے پاس کچھ نہ رہے گا۔ مجبوراً وہ شخص بیٹھ گیا۔ جب بیٹھے بیٹھے دری ہو گئی، تو اٹھ کھڑا ہوا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو جاتے دیکھ کر حکم دیا کہ اس کو بولا لو! اس کو بلا یا گیا، وہ حاضر ہوا۔ ارشاد فرمایا، تجھ کو کچھ قرآن بھی آتا ہے؟ وہ تفصیل سے بتانے لگا کہ فلاں فلاں سورتیں یاد ہیں۔

اس حدیث کا یہ مطلب نہیں کہ لو ہے کی انگوٹھی پہننا جائز ہے اور عورتیں بھی اسے استعمال کر سکتی ہیں۔ بلکہ یہ ہے کہ اس کی قیمت سے کوئی فائدہ اٹھایا جائے۔ کیونکہ اس کا استعمال منوع ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی صحابی کے ہاتھ میں سونے کی ایک انگوٹھی دیکھی تو ان سے قدر سے بے اتفاقی فرمائی۔ انہوں نے سونے کی انگوٹھی اتنا چنکی اور اس کی جگہ لو ہے کی ایک انگوٹھی پہن لی۔ آپ نے دیکھا تو فرمایا، یہ تو اور برا ہوا، یہ دوزخیوں کا زیور ہے۔ انہوں نے لو ہے کی انگوٹھی بھی ایک طرف ڈال دی۔ اور اس کی جگہ چاندی کی ایک انگوٹھی بنوائی۔

ایک اور حدیث پاک میں آتا ہے:

حضرت کعب بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی صحابی کو حکم دیا کہ وہ مسجد کے دروازے پر کھڑے ہو کے یہ اعلان کر دے کہ عورت میں برکت بھی ہے اور نحوسٹ بھی، عورت کی برکت اور خوبی یہ ہے کہ اس کا مہر تھوڑا ہو، نکاح سہولت سے کم خرچ میں ہوا ہو۔ اور وہ خوش اخلاق دیندار ہو، اور عورت کی نحوسٹ یہ ہے کہ مہر زیادہ ہو، نکاح دشواری سے ہوا ہو۔ بد اخلاق اور بے دین ہو۔

(الحدیث ابو داؤد شریف ج ۱ ص ۲۰۰ و احادیث ج ۱ ص ۷۶)

### بہترین عورت:

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا بہترین عورتیں وہ ہیں جن کے مہر ہلکے ہلکے ہوں۔ (الحدیث ابن حبان) اس بات کو ایک اور جگہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یوں فرمایا کہ تمہاری عورتوں میں سے بہترین عورت وہ ہے جو خوش اور نہیں لکھا ہو اور مہر میں کم ہو۔

### برکت والی عورت:

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا عورتوں میں زیادہ برکت والی عورت وہ ہے جس کا مہر کم سے کم ہو اور دین میں زیادہ سے زیادہ ہو۔ (الحدیث احمد و یحییٰ)

مسئلہ: مہر کم باندھنا سنت ہے اور دس درہم چاندی سے کم مہر جائز نہیں پس اگر کوئی دس درہم سے کم مہر مقرر کرے تو بھی دس درہم لازم آئے گا اور عورت پورے دس درہم مہر کی مستحق ہے لہذا مناسب یہی ہے کہ دس درہم سے کم مہر باندھے۔

(عین الہدایہ ج ۲ ص ۲۰ کتاب النکاح و خلاصۃ المسائل ص ۲۳ و کنز اور شرح و تاوی)

ام المؤمنین سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کامہر:

سیدہ حضرت فاطمہؓ کا مہر عہد رسالت کے اوزان کے مطابق سائز ہے بارہ او قیہ چاندی پر ہوا، اور ایک او قیہ چالیس درہم کے برابر ہوتا ہے اور درہم کی مقدار کا اندازہ یوں لگایا جا سکتا ہے کہ عام علماء حق کے نزدیک دوسورہم چاندی سائز ہے باون تو لے چاندی کے مساوی ہے اس طرح سائز ہے بارہ او قیہ کے پانچ سودرہم ہوئے اور پانچ سودرہم ایک سو اکٹیں تولہ تین ماشہ کے مساوی ہوا، لہذا ہر زمانے میں اس مقدار چاندی کو جو قیمت ہوگی وہی مہر فاطمی کی مقدار سمجھی جائے گی۔ اب حساب لگائیں، مثال کے طور پر یوں سمجھ لجئے اگر سور و پیہ، تولہ، چاندی کی قیمت تسلیم کر لی جائے جو غالباً آج کل ہے تیرہ ہزار روپے کے قریب ہوتے ہیں، یہی مہر فاطمی کی مقدار قرار پائے گی۔

ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کامہر:

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ سرکار دوجہاں نیرتباں، درد کار مان، مخلوق کے پاساں، دلبر حمان، مرکز ایمان وجہ تخلیق کون و مکان، فخر جن و انسان، عاشق یزاداں، محبوب کریما حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہؓ سے گھر کے سامان پر نکاح کیا تھا جس کی قیمت چند درہم تھی۔

(المحدث ابن ماجہ شریف ج ۱ ص ۲۷۲ حدیث ۱۹۱۳)

ام المؤمنین حضرت ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کامہر:

حضرت انس بن مالکؓ سے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ام المؤمنین حضرت ام سلمہؓ سے صرف دس درہم اور گھر کے سامان (جو ہاتھ کی چکلی، گھڑے، کھجور کی چھال بھرے ہوئے گدے پر مشتمل تھا) کے عوض نکاح فرمایا۔ (ابو داؤد و احياء عج ۲ ص ۱۰۰)

پانچ سودرہم مہر:

حضرت ابو سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے ام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے پوچھا کہ نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا مہر آپ کی (اکثر) ازواج مطہرات کے لیے کتنا تھا؟ فرمایا کہ بارہ او قیہ اور ایک نش تھا۔ پھر حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے فرمایا کہ نش کو جانتے ہو؟ میں نے کہا، نہیں، انہوں نے فرمایا، نصف او قیہ اور یہ سب ملا کر پانچ سودرہم ہوئے۔  
(مسلم شریف)

مہر کی شرط:

حضرت عقبہ بن عامر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، ان شرطوں میں جن کا پورا کیا جانا نہایت ضروری ہے وہ شرط ہے جس کے ذریعہ تم نے اپنے لیے عورتوں کی شرم گاہوں کو حلال کیا ہے (یعنی مہر)۔  
(بخاری و مسلم)

دس او قیہ مہر:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے زمانہ قدس میں مہر دس او قیہ تھا۔  
(نسائی شریف)

ایک جوڑا جو تی:

حضرت عامر بن ربعہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ قبیلہ بنی فزارہ کی ایک عورت نے ایک جوڑا جو تی پر ایک شخص سے نکاح کیا۔ نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس سے فرمایا، کیا تو نے اپنے آپ کو صرف دو جو تیوں کے بدلاحوالہ کر دیا اور اسی پر راضی ہو گئی اس نے کہا، ہاں۔ آپ نے اس نکاح کو باقی رکھنے کی اجازت دے دی۔ (ترمذی شریف)

الرشید میں فرق لازمی ہے آقا اور غلام کا ایک مقام بھی نہیں ہو سکتا۔

(کتاب الوعظص ۲۰ ج ۱۸)

### معمولی مہر پر بیٹی کا نکاح کرنا:

حضرت عبد اللہ بن ابو وادعہ سے منقول ہے۔ کہتے ہیں کہ میں حضرت سعید بن مسیب رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں حاضر ہا کرتا تھا۔ اتفاق سے میں کئی دن نہ آیا اور آپ نے میری غیر حاضری کے بارے میں سوال کیا تھا جب میں حاضر خدمت ہوا تو، آپ نے پوچھا تم کہاں تھے؟ میں نے عرض کیا۔ میری الہمیہ کا انتقال ہو گیا تھا میں اس کی تجھیز و تکفین میں لگا ہوا تھا۔ آپ نے فرمایا، تم نے مجھے کیوں نہیں بتایا، میں بھی شریک ہو جاتا، راوی کہتے ہیں کہ پھر میں نے اٹھنا چاہا۔ آپ نے فرمایا:

پھر تم نے کوئی اور لڑکی دیکھی؟ میں نے عرض کیا۔ اللہ آپ کا بھلاکرے۔ بھلا مجھ سے کون نکاح کرائے گا۔ میرے پاس شاید دویا تین درہم ہوں۔ آپ نے فرمایا، میں اپنی بیٹی سے تمہارا نکاح کراتا ہوں۔ میں نے کہا، آپ نکاح کرائیں گے؟ آپ نے کہا ہاں۔ چنانچہ اسی وقت آپ نے خطبہ پڑھا۔ اللہ کی حمد و شانیان فرمائی درود شریف پڑھا اور دویا تین درہم پر (راوی کو شک ہے) میں آنکھ کر دیا۔ میں آپ کی مجلس سے اخوات مارے خوشی کے مجھے کچھ بھی میں نہیں آتا تھا کہ میں کیا کروں پھر میں نے اپنے گھر کی راہی اور راستہ میں سوچنے لگا کہ کس سے کچھ قرض لوں، کس سے کوئی رقم ادھار لوں۔ پھر میں نے مغرب کی نماز ادا کی اور اپنے گھر لوٹا۔ گھر پہنچ کر میں نے چراغ جلایا۔ میرا روزہ تھا اس لیے افطار کے لیے کھانا اپنے سامنے رکھا۔ میرا کھانا کیا تھا روٹی اور زیتون کا تیل تھا۔ اچانک مجھے محسوس ہوا کہ کوئی دروازہ ٹکٹکھا رہا ہے۔ میں نے کہا۔ کون ہے؟ آواز آئی، میں سعید ہوں! راوی کہتے ہیں کہ میں نے سعید نامی ایک ایک آدمی کا تصور کیا کہ یہ کون سعید ہو سکتا ہے؟ لیکن سعید بن مسیب کی طرف میرا ذہن بھی نہیں گیا۔ میں لپک کر دروازہ پر پہنچا۔ دیکھا تو حضرت سعید بن مسیب تشریف فرمائیں۔ مجھے وہم ہوا کہ شاید آپ کا ارادہ بدل گیا ہے۔ میں نے عرض کیا

### ستویا کھجور:

حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کہ جس شخص نے اپنی بیوی کے حق مہر میں اپنے دونوں ہاتھ بھر کر ستویا کھجور دے دیے تو اس نے اس عورت کو اپنے اوپر حلال کر لیا۔

### حضرت ام سلیم رضی اللہ عنہا کا مہر:

حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں۔ حضرت ابو طلحہ رضی اللہ عنہ نے حضرت ام سلیم رضی اللہ عنہا سے نکاح کیا۔ ان کا طے شدہ مہر یہ تھا کہ ابو طلحہ مسلمان ہو جائیں۔ کیونکہ حضرت ام سلیم مسلمان ہونے میں ابو طلحہ سے سبقت لے گئیں۔ ابو طلحہ نے ان کے پاس پیغام بھیجا۔ آپ نے جواب میں فرمایا۔ میں نے اسلام قبول کر لیا ہے، اگر تم بھی اسلام لے آؤ تو میرا تم سے نکاح ہو سکتا ہے چنانچہ ابو طلحہ مسلمان ہوئے اور آپ کا اسلام (مسلمان ہونا) ام سلیم رضی اللہ عنہ کا مہر قرار پایا۔ (نسائی)

### حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا قول:

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں، سنو! عورتوں کا مہر زیادہ نہ رکھو۔ اگر زیادہ مہر رکھنا دنیا میں کسی عزت کے لائق، یا اللہ کے نزدیک تقویٰ کے قابل ہوتا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سب سے زیادہ اس کے حقدار ہوتے۔ میں نہیں جانتا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خود اپنا کسی عورت سے نکاح کیا ہو یا اپنی کسی بیٹی کا نکاح کر لیا ہو اور پارہ اور قیہ سے زیادہ مہر مقرر فرمایا ہو۔ (حاکم، مفتدرک، ترمذی، نسائی)

### ادب کا تقاضہ:

خلفہ ہارون الرشید نے جب اپنی صاحبزادی کا نکاح کیا تو علماء حضرات سے پوچھا کہ فاطمہ بنت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا مہر کیا تھا؟ علماء نے فرمایا پانچ سو درہم، یہ سن کر بادشاہ نے فرمایا میری بیٹی کا مہر اس سے دوسرے کم ہوتا چاہیے، کہ وہ مخدوم زادہ جہانیاں تھیں اور ہم ان کے غلام و خادم ہیں، دفتر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور دفتر ہارون

ابو محمد! (یہ حضرت سعید کی کنیت ہے) اگر آپ اطلاع کر دیتے تو میں خود آ جاتا۔ آپ نے فرمایا۔ نہیں! تم اس کے زیادہ مستحق تھے کہ تمہارے پاس آیا جائے میں نے عرض کیا، کہنے کیا حکم ہے؟ انہوں نے فرمایا تم غیر شادی شدہ تھے۔ اب تمہاری شادی ہو گئی ہے اس لیے مجھے اچھا نہیں معلوم ہوا کہ تم رات تھا گزارو۔

یہ تمہاری بیوی حاضر ہے۔ میں نے دیکھا کہ آپ کی صاحبزادی یعنی میری الہیہ آپ کے ٹھیک پیچھے کھڑی ہیں۔ آپ نے صاحبزادی کو دروازے سے اندر داخل کیا اور خود لوٹ کر تشریف لے گئے۔ راوی کہنے ہیں اب میں نے ان سے تخلیہ کیا۔ میں نے دیکھا کہ حسن و جمال میں وہ یگانہ روزگار تھیں۔ لوگوں سے کہیں زیادہ انہیں کلام پاک یاد تھا، احادیث نبوی ان کے نوک زبان پر تھیں، اور سب عورتوں سے کہیں زیادہ شوہر کے حقوق سے انہیں کامل واقفیت حاصل تھی۔

### مشکل مسئلہ کا حل:

حضرت علیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ کسی قوم کے لوگ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت القدس میں حاضر ہوئے اور کہنے لگے کہ کسی شخص نے کسی عورت سے نکاح کیا تھا، ہی اس کا مہر مقرر کیا اور نہ ہی اس سے صحبت کی اور اس حالت میں اس کا انتقال ہو گیا۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ ایسا مشکل مسئلہ سید نار رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے وصال مبارک کے بعد آج تک کسی شخص نے ہم سے نہیں پوچھا لہذا تم کسی اور شخص کے پاس جاؤ۔ غرض ان لوگوں نے ان کا پیچھا ایک ماہ تک کیا اور بالآخر کہنے لگے کہ ہم کس کے پاس جائیں اور کس سے پوچھیں؟ حضور سرکار مدینہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا، اب میں اپنی رائے کے زور پر بیان کرتا ہوں اگر یہ درست اور صواب ہوا تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے جو وحده لا شریک ہے اور اگر خطأ اور غلط ہو تو یہ میرا قصور ہے اور شیطان کا کیونکہ اللہ تعالیٰ اور اس کے حبیب علیہ الصلوٰۃ والسلام دونوں خطأ اور غلطی سے

بری ہیں۔ میری عقل و دانش کے مطابق اسے اتمام ہر دینا چاہیے جتنا اس طرح کی دوسری عورتوں کا ہے نہ اس سے کم اور نہ زیادہ اور اس کے لیے میراث بھی ہے اور اسے چار ماہ دس دن عدت گزارنی چاہیے، اور کہا کچھ لوگوں نے اسی سے یہ مسئلہ سن۔ پھر سب لوگ اٹھ کھڑے ہوئے اور کہنے لگے کہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ نے ایسا فیصلہ فرمایا جیسے حضور سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ہماری قوم کا فرمایا تھا اور اس عورت کا نام بروء بنت واشق مشہور تھا۔ راوی کا بیان ہے کہ میں نے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو کبھی ایسا خوش نہیں دیکھا اگر اسلام قبول کرنے کے وقت یعنی یہ بات سن کر حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ بہت خوش ہوئے کیونکہ ان کی رائے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی رائے کے مطابق ہو گئی۔ (نسائی شریف)

### نیت کا بدلہ:

حضرت صہیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ سید نار رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کہ جو شخص نکاح کرے اور نیت یہ ہو کہ عورت کو مہر میں سے کچھ نہ دے گا تو جس دن مرے گا زانی مرے گا اور جو کسی سے کوئی چیز خریدے اور نیت یہ ہو کہ قیمت میں اسے کچھ نہ دے گا تو جس روز مرے گا خائن مرے گا اور خائن آگ میں (یعنی جہنم میں) ہے۔ (طبرانی)

قطب الاطباب حضرت عبد القادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ نکاح کرنے والا شخص مہر مقرر کر کے اگر اسے ادا نہ کرے اور اسی طرح بغیر معافی تلاشی کے بیوی سے ملتا رہے تو وہ قیامت کے دن اسی طرح اٹھایا جائے گا کویا مرد نے عورت سے زنا کیا تھا یعنی مرد جب اپنی عورت سے صحبت کرے گا تو زنا لکھا جائے گا اور ایک حدیث میں زانی کی جگہ سارق (چور) آیا ہے۔ (حوالہ غنیمۃ ص ۳۲)

### بیوی کو مہر معاف کرنے کا اختیار ہے:

قرآن کریم کا حکم ہے کہ اپنی بیویوں کو ان کے مہر خوش دلی سے ادا کر دیا کرو، جو

بھی مقرر ہوئے ہوں، اور جن کو تم نے منظور کیا ہو، ہاں اگر عورت خودا پری مرضی اور خوشی سے سارا مہر یا تھوڑا بہت مہر کو معاف کر دے تو اسے اختیار ہے، اور بغیر مہر کے نکاح کرنا جائز نہیں، اگر کر لیا تو نکاح ہو جائے گا، لیکن مہر مثل لازم ہو گا اور امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ کا بھی یہی مسلک ہے۔ (حوالہ تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۷۶)

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جب عورت اپنے شوہر کو مہر بخش دیتی ہے تو اللہ تعالیٰ اس سے خوش ہو جاتا ہے اور اس کے لیے جنت واجب کر دیتا ہے۔

(بیہقی۔ مسلم)

عورت اگر اپنا سارا مہر خوشی سے اور صدق قلب سے شوہر کو معاف کر کے بخش دے تو یہ عمل مستحب ہے، حدیث شریف میں آیا ہے کہ جو عورت اپنے شوہر کو مہر بخش دیتی ہے، خدا تعالیٰ اس کے لیے بہشت واجب کر دیتا ہے، اور عورت کو ہر درہم کے بدالے ایک رح مقبول کا ثواب ملتا ہے بشرطیکہ خلوص دل سے بخش دے۔ (حوالہ اقتباس کتاب الوعظ ج ۱۸ ص ۲۲)

### مہر کی اقسام

مہر کی تین اقسام ہیں (۱) مبلغ (۲) مؤجل (۳) مؤخر۔ مگر عام طور پر دو اقسام مجلل اور موءبل مشہور ہیں۔

### مہر مجمل:

اس مہر کو کہتے ہیں جو کہ رخصتی سے قبل دینا قرار پالیا ہو اس کے لیے عورت کو اختیار ہے کہ جب تک وصول نہ کرے رخصت نہ ہو اور اگر رخصت ہو گئی ہے تو اسے اب بھی اختیار ہے کہ جب چاہے مطالبه کر سکتی ہے بلکہ مہر مجمل وصول کرنے کے لیے عورت اپنے کو خاوند سے روک سکتی ہے اگرچہ اس سے پیشتر عورت کی رضامندی سے خلوت و طلاق ہو چکی ہو یعنی یہ حق عورت کو ہمیشہ حاصل ہے جب تک کہ وصول نہ کر لے۔

### مہر موءبل:

اس سے مراد وہ مہر ہے جس کی میعاد قرار پائی ہو کہ دس یا دس دن یا جو بھی مدت تعین ہو اس کے بعد ادا کیا جائے گا تو جب تک وہ میعاد نہ گزرے عورت کو مطالبة کا اختیار نہیں اور میعاد گزرنے کے بعد ہر وقت مطالبة کر سکتی ہے۔

### مہر موءخر:

اس سے مراد وہ مہر کہ جس میں نہ پیشگی کی شرط ٹھہری ہو نہ کوئی میعاد تعین کی گئی ہو یعنی مطلق وہم طور پر باندھا ہو اس میں تاوفتیکہ موت یا طلاق نہ ہو عورت کو مطالبة کا حق نہیں۔ (فتاویٰ رضویہ، عالمگیری وغیرہ)

## مہر کے شرعی مسائل

مہر کے شرعی مسائل کا علم ہونا بھی ضروری ہے اس لیے اس حوالے سے ذیل میں چند مسائل کا میان کیا جاتا ہے۔

### مسئلہ:

شرعی مہر جو لوگ یہ سمجھ کر باندھتے ہیں کہ سب سے کم درجے کا مہر جو شریعت میں مقرر ہے تو اس صورت میں دو تو لے سات ما شہ چار رقائقی چاندی یا اس کی قیمت دینی آئے گی اور جو یہ سمجھ کر باندھتے ہیں کہ جو مہر خاتون جنت سیدہ فاطمۃ الزہرا رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا تھا تو ایک سو اکیس تو لے تین ما شہ چاندی آئے گی اور جس کی سمجھ میں کچھ معنی نہیں فقط ایک لفظ بول دیتے ہیں تو ہاں مہر مثل لازم آتا ہے۔

### مسئلہ:

ایک شخص نے اپنی بُڑی یا بہن کا نکاح دوسرے سے کر دیا اور دوسرے نے اپنی بُڑی یا بہن کا نکاح اس سے کر دیا اور ہر ایک کا مہر دوسرے نکاح ہے تو ایسا کرنا گناہ و منع ہے اور

مہر مثل واجب ہوگا۔

**مسئلہ:** عورت کے خاندان کی اس جیسی عورت کا (کہ عمر، خوبصورتی، مال، عقل و داش، دیانت، پارسائی، علم و ادب اور کنواری یا پیاہی ہونے میں یکساں ہو) جو مہر ہو وہ اس کے لیے مہر مثل ہے مثلاً اس کی بہن، بچوں، بھی، بچا کی بیٹی وغیرہ کا مہر اس کی مان کا مہر اس کے لیے مہر نہیں جبکہ وہ دوسرا گھرانے کی ہوا اس کی مان اسی خاندان کی ہو مثلاً اس کے باپ کی بچا زاد بہن ہے تو اس کا مہر اس کے لیے مثل ہے، خاوند کا حال بھی محو ہوتا ہے مثلاً جوان اور بیوڑھے کے مہر میں اختلاف یعنی فرق ہوتا ہے شہر اور زمانہ کا لحاظ بھی رکھا جاتا ہے۔ (دریختار)

**مسئلہ:**

عورت نابالغ ہے اور اس کا باپ مہر معاف کرنا چاہتا ہے تو نہیں کر سکتا اور بالغہ ہے تو اس کی اجازت پر معافی موقوف ہے۔

**قابل غور بات:**

نکاح کے موقع پر اکثر دیکھا گیا ہے کہ حق مہر کی بات پر تازع مکھڑا ہو جاتا ہے لڑکی اور لڑکے کے لواحقین آپس میں الجھ جاتے ہیں جبکہ دوہما جس نے کہ مہر کے بارے میں فیصلہ کرنا ہوتا ہے وہ بالکل خاموش بیٹھا ہوتا ہے اور اپنی کوئی رائے نہیں دیتا لڑکی والے اس بات کے خواہاں ہوتے ہیں کہ مہر کی رقم اُن کی مشاء کے مطابق طے ہوا اور لڑکے والے اس بات پر مصروف ہوتے ہیں کہ مہر شرعی ہونا چاہیے اور وہ اپنی دانست میں اس شرعی مہر کو سوابیتیں روپے سمجھتے ہیں اور اپنے اس موقف پر بڑی مضبوطی سے قائم رہتے ہیں حالانکہ اُن کا موقف سرا اسرار غلط ہوتا ہے اس موقع پر نکاح خوا یا کسی بھی بزرگ کو چاہیے کہ وہ ان کی غلط فہمی دور کرنے کی کوشش کرے اور ان کو سمجھائے کہ جواب تیسیں روپے شرعی مہر نہیں ہوتا کیونکہ فقہ حنفی کے تحت کم از کم مہر کی مقدار دس درہم یعنی دو تو لے ساڑھے سات ماشے چاندی ہے اور

موجودہ دور کے مطابق بازار میں جو بھاؤ ہواں کی قیمت کا تعین کر کے مہر مقرر کرنا ہی صحیح مہر ہے۔

### جہیز کی رسم

ماں باپ پر لڑکی کو جہیز دینا فرض واجب نہیں ہے۔ لڑکی اور داماد کے لیے ہرگز ہرگز یہ جائز نہیں ہے کہ وہ زبردستی ماں باپ کو مجبور کر کے اپنی پسند کا سامان جہیز میں وصول کریں۔ ماں باپ کی حیثیت اس قابل ہو یا نہ ہو مگر جہیز میں اپنی پسند کی چیزوں کا تقاضہ کرنا اور ان کو مجبور کرنا کہ وہ قرض لے کر بیٹی داماد کی خواہش پوری کریں۔ یہ خلاف شریعت بات ہے بلکہ آج کل ہندوؤں کے تسلیک جیسی رسم مسلمانوں میں بھی چل پڑی ہے کہ شادی طے کرتے وقت ہی یہ شرط لگادیتے ہیں کہ جہیز میں فلاں فلاں سامان اور اتنی اتنی بڑی رقم دینی پڑے گی۔ چنانچہ بہت سے غریبوں کی لڑکیاں اسی لیے بیاہی نہیں جا رہی ہیں کہ ان کے ماں باپ لڑکی کے جہیز کی مانگ پوری کرنے کی طاقت نہیں رکھتے۔ یہ رقم یقیناً خلاف شریعت ہے اور جبراً و قهرہ ماں باپ کو مجبور کر کے زبردستی جہیز لینا یا ناجائز ہے لہذا مسلمانوں پر لازم ہے کہ اس بڑی رقم کو ختم کرنے کے لیے اپنا کردار ادا کریں۔

جہیز کے سلسلے میں یہ بات یاد رہے کہ شریعت میں اس کا کوئی جواز نہیں بلکہ ایک مبالغہ عمل ہے، شادی کے دن کے علاوہ کوئی باپ اپنی بیٹی کو جتنا بھی دینا چاہے دے، مگر شادی کے دن دینے سے غریبوں پر بہت براثر پڑے گا، جیسا کہ آج کل ہم دیکھ رہے ہیں، تو اس کے ذمہ دار جہیز کی فہرست بنانے والے ہیں، اور پھر دوسری بات یہ ہے کہ آج کل جہیز دینے کا مقصد لڑکی کو دینا نہیں ہوتا، بلکہ اپنی دولتمندی اور امیری اور شہرت کا ڈھنڈوڑا پیٹتا ہوتا ہے، جو شریعت میں سراسر حرام ہے، پوری دنیا جانتی ہے کہ زیادہ جہیز دینے والے کے دل میں لڑکی کا کتنا خیال ہوتا ہے اور کتنا اپنی شہرت کا؟ غرض آج کل کی اکثر شادیاں خانہ آبادی کے بجائے خانہ بربادی کا رول ادا کر رہی ہیں یہ صرف ان وابحیات بتا توں کی احتہ کی وجہ سے ہے، انسان وہ ہے جو اتنا ہی پیر پھیلائے جتنی بڑی اس کی چادر ہو۔

پہلے لوگوں میں بیاہ شادی میں اصل چیز دہن تھی مگر اب جہیز ہے، چنانچہ معاملہ نیچے سے اوپر تک بدل گیا ہے، یعنی دہن کتنی ہی اچھی ہو، جہیز کے بغیر بے کار ہو جاتی ہے۔ دہن کتنی ہی خراب ہو جہیز اچھا ہوتا تو قابل قبول بن جاتی ہے، نہ لڑکے والے سوچتے ہیں کہ بعد میں کیا ہو گانہ لڑکی والے؟ بھی وجہ ہے کہ زندگیاں تلخ ہوتی جا رہی ہیں اور قسم قسم کے بھگوے اور فتنے سراخمار ہے ہیں، چنانچہ پہلے زمانے میں محل اور برادری کے لوگ جو دہن دیکھنے اور مبارکباد دینے کے لیے آتے تھے۔ اب جہیز اور کپڑے دیکھنے کے لیے آتے ہیں، دہن کو دیکھنے کوئی نہیں آتا، جہیز کو دیکھتے ہوئے پوچھا جاتا ہے کہ اُنہیں فنگین ہے یا سادہ۔ فرنچ فلاں کمپنی کی ہے، یا نہیں، وہی سی آربھی دیا ہے یا نہیں، جاتے وقت بھی یہی کہا جاتا ہے کہ لڑکا خوش نصیب ہے کہ اس کو اتنا اچھا جہیز ملا۔

یاد رکھیے کہ جس طرح اسلام میں عورتوں کی طرف سے مہر کی زیادتی ناپسند ہے، اس طرح اسلام میں یہ بھی ناپسند اور شرمناک فعل ہے کہ مرد عورتوں کی دولت اور چیزوں پر نظر رکھیں اور زیادہ جہیز کی مانگ رکھیں، اور حیثیت سے دور جا کر بات کریں اور جہیز کی فہرست میں اپنا کمینہ پن ظاہر کر دیں، جس رذالت اور جہالت میں آج ننانوے فیصد مسلمان مبتلا ہیں اور حرص و ہوس میں ہر طبقے کے لوگ لٹ پت ہیں کیا دیندار کیا دنیادار، کیا نمازی کیا بے نمازی، کیا مبلغ، کیا معلم، کیا مقرر، کیا مفسر، غرض کتنا ہی دیندار سے دیندار ہوا پر سے نیچے تک سب کے دل و دماغ میں کثرت مہر، اپنے گھر و ہلیز کو جہیز سے ہمرا نے اور اتوں رات مالا مال ہو جانے کی فکر و دوز جاری ہے، اور یہ سب دنیاوی اسباب حاصل کرنے کے لیے ہے۔

### قابل غور بات:

اکثر دیکھا گیا ہے کہ جہیز لڑکے نہیں مانگتے ان کا کوئی مطالبہ نہیں ہوتا، وہ اچھی اور خوبصورت لڑکی چاہتے ہیں، لیکن ماں باپ بچے کے لیے مانگنے لگتے ہیں۔ ہاں بہت سے لڑکے ایسے بھی ہیں جو اپنی خواہشات کو سوال ہی سے پورا کرنے کی خواہش رکھتے ہیں اور ایسے سوال کی علاش میں رہتے ہیں جہاں ان کو سب کچھ مل سکتا ہے حالانکہ ماں باپ ایسا

نہیں چاہتے، معلوم ہوا کہ جہیز کے معاملے میں ماں باپ اور بچے دونوں برے ہیں۔ جب تک ان کی ذہنیت نہیں بدلتی۔ اس وقت تک جہیز کا خاتمہ بھی نہیں ہو سکتا۔

### جہیز کے بارے میں ایک غلط فہمی:

آج کل کے کچھ نو جوانوں کا سوال ہے کہ کیا حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کو شادی کے موقع پر حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے مشکیزہ، پچکی اور ستر وغیرہ کی شکل میں جو کچھ سامان دیا تھا کیا اس سے جہیز کا جواز ثابت نہیں ہوتا؟ اس کا جواب یہ ہے کہ سمجھداروں کے لیے اشارہ کافی ہے، اور نصیحت انہیں لوگوں کے لیے مفید ہے جو خود طالب حق ہیں، بلکہ طلب بات یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی چار صاحبزادیاں تھیں، حضرت نبیؐ، حضرت رقیۃؓ، حضرت ام کلثومؓ اور حضرت فاطمہؓ سوائے حضرت سیدہ فاطمہؓ کی کسی کے جہیز کا ذکر کا حادیث ساتھ نہیں آتا، تو کیا نعوذ باللہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی دوسری صاحبزادیوں کے ساتھ نہ انسافی کی؟ نہیں! ہرگز نہیں! حضرت علی رضی اللہ عنہ کے باپ جناب ابو طالب کا انتقال جس وقت ہوا اس وقت حضرت علی بچے تھے اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کی آپ ﷺ نے بچپن سے پرورش کی اور پوری سر پرست فرمائی، جوان ہونے کے بعد اپنی صاحبزادی حضرت فاطمہؓ سے شادی کر دی، آپ ﷺ چونکہ دونوں طرف ولی تھے، اور خانگی زندگی سے غسلک ہو جانے کے بعد میاں بیوی کی ضروریات زندگی کا فراہم کرنا آپ ﷺ کے لیے ضروری تھا، اس لیے آپ ﷺ نے چند چیزیں بطور نظم اور سر پرست کے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کو عطا فرمائیں نہ کہ بطور جہیز، اگر کیہے سامان بطور جہیز ہوتا تو یہ کسی طرح ممکن ہی نہ قاکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کو دیتے دیگر کسی اور صاحبزادی کو نہ دیتے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے کہ ”سووا بین اولاد کم“ یعنی اپنی اولاد کے ساتھ براابری کر کے انصاف کے ساتھ کام لو ”الحدیث“ پھر یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کسی کو جہیز دیتے اور کسی کو نہ دیتے؟ لفظ جہیز کے معنی عربی زبان میں ضروری سامان کے آتے ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دونوں طرف سے ولی ہونے کی

حیثیت سے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کو ضروری سامان دیا نہ کرو اب جہیز۔ اس ضمن میں روایات میں آتا ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنی پیاری بیٹی سیدہ فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو اپنی گرد سے گھر کا ضروری سامان خرید کرنے میں دیا بلکہ یہ سامان حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی زرہ فروخت کر کے اس سے حاصل ہونے والی رقم سے خریدا گیا تھا۔ اس موقع پر حضور سرکار مدینہ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرمایا کہ اپنی زرہ کو فروخت کر ڈالو اور اس کی قیمت لے آؤ۔ روایات میں آتا ہے کہ اس زرہ کو حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے چار سو اسی درہم میں خرید لیا جب حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے زرہ حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حوالے کر دی اور اس کی قیمت وصول کر لی تو حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا، اے علی (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) ! آپ اس زرہ کے زیادہ حقدار ہیں اس لیے یہ میں آپ ہی کو بہبہ کرتا ہوں۔ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ چونکہ خود بھی تھی تھے اس لیے حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اس سلوک کا شکریہ ادا کیا اور زرہ اور درہم لے کر حضور سرکار مدینہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بارگاہ اقدس میں حاضر ہوئے اور تمام واقعہ بیان کیا ہے سن کر حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حق میں دعاۓ خیر فرمائی۔ پھر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس رقم میں سے مٹھی بھر درہم حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو گھر کی ضروری اشیاء کی خریداری کے لیے مرحمت فرمائے اور حضرت بلال رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور حضرت سلمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ان کے ہمراہ بھیجا تاکہ اگر سامان زیادہ ہو تو آسانی سے مل کر اٹھائیں۔

اس رقم سے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے سیدہ فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے لیے ”جہیز“ کا سامان خریدا، ایک چڑے کا گدا جس میں کھجور کے پتے تھے۔ ایک گدا تھا جو اون سے بھرا ہوا تھا، ایک عبا، ایک پردہ اور چند مٹی کے برتن تھے جو کہ خرید کیے گئے تھے۔ ایک دوسری روایت میں آتا ہے کہ ایک چادر، ایک مشک اور دو چکیاں بھی شامل تھیں۔ بعض کا کہنا ہے کہ بستر کے ساتھ پلنگ یعنی چار پائیاں بھی تھیں، ایک اور روایت میں آتا ہے کہ اس سامان میں یہ چیزیں تھیں ایک پیرا ہم، ایک خیری چادر جو کرس نامی کپڑے

سے بنی ہوئی تھی اور دو پاٹ کی تھی اس کے دونوں پاٹ کھجور کی چھال سے بنیے ہوئے تھے، دو گدے ایک میں کھجور کے پتے بھرے ہوئے تھے دوسرے میں دنبے کی اون، چار چڑی تکلیفی تھے جو طائف میں تیار ہوئے تھے جن میں اذخر (گھاس) بھری ہوئی تھی، ایک اونی پرده، ایک چٹائی، ایک چکلی، ایک تانبہ کا بادیہ، پانی پینے کے لیے چڑے کا باتا ہوا ایک برتن، ایک لکڑی کا کاسہ، ایک مشک، ایک لوٹا اور مٹی کے چند برتن۔

جب سیدہ فاطمۃ الزہرا رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ”جہیز“ کا مختصر سامان حضور سرور کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ملاحظہ فرمایا تو چشم ہائے مبارک میں آنسو آگئے اور دعا فرمائی، اے اللہ! اس قوم پر برکت نازل فرماجس کے بہترین برتن مٹی کے ہیں۔

ذراغور فرمائیے سرکار مدینہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی پیاری صاحبزادی سیدہ فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ”جہیز“ کے سامان پر اور پھر سوچئے کہ حضور سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس کس چیز کی کی تھی وہاں تو پوری دنیا اپنے تمام ساز و سامان کے ساتھ دست بستہ حاضر تھی اور کائنات ارضی و سماوی کے تمام خزانے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لیے کھلے ہوئے تھے مگر سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو اہل دنیا کے سامنے ایک ایسا نمونہ پیش کرنا تھا کہ جس کی پیروی کرنا ہر مسلمان کے لیے لازم تھا مگر سوچئے کہ آج ہم میں سے کون اس بے مثال اسوہ حسنے کی پیروی کرتے ہوئے ڈٹ جاتا ہے اور جہیز کے نام پر سرال والوں کو تنگ نہیں کرتا یا جہیز نہ لینے کے لیے اپنے سرال والوں کو پہلے سے آگاہ کرنے کی ضرورت کو محصور کرتا ہے۔

### جہیز کی خرایاں:

آج ہمارے معاشرے میں صورت حال اس قدر گھبیس ہو چکی ہے کہ ایک متوسط طبقے سے تعلق رکھنے والا کوئی بھی شخص اپنی بیٹی کی شادی کے سلسلہ میں صرف اس لیے پریشانی کا شکار ہے کہ اس کے پاس اپنی بیٹی کو دینے کے لیے لمبا چوڑا جہیز کا سامان نہیں ہے جبکہ کھاتے پینتے گھر انوں کے لوگ شادیوں میں اپنی نمودنماش کے وہ مظاہرے دکھاتے ہیں

کے عقل دنگ رہ جاتی ہے ایسی ایسی مذموم رسومات انعام دیتے ہیں کہ جو ملکی معیشت کی تباہی کا باعث ہیں اور کسی بھی صورت ایک اسلامی ملک میں شادی کے موقع پر جہیز کی نمائش جائز نہیں سمجھی جاسکتی اور نہ ہی اس کی اجازت دی جاسکتی ہے۔

بعض اسلامی ممالک میں تو شادی بیاہ، ملنگی اور خصتی کے موقع پر کسی قسم کی فضول خرچی کا مظاہرہ نہیں کیا جاتا علماء کرام نکاح پڑھادیتے ہیں دو لہذا وہ نہ سرکاری رجسٹر پر دستخط کر دیتے ہیں ایک سادہ سی تقریب میں نکاح کی رسم ادا ہو جاتی ہے اور صرف چائے یا شربت کا اہتمام کر دیا جاتا ہے نہ دینا نہ باندھنا باجے نہ دیگوں کی کھڑکھڑا اہٹ اور نہ ہی جہیز کی نمائش لگائی جاتی ہے۔ جوڑے ایجاد و قبول کرتے جاتے ہیں اور کسی ہال میں چائے پینے کے بعد سب لوگ ہنسی خوشی رخصت ہو جاتے ہیں لیکن ہمارے ہاں تو صورت حال ہی مختلف ہے جب کسی کے ہاں بیٹی کی پیدائش ہوتی ہے تو وہ خوشی کا انہصار کرنے کی بجائے عام طور پر مغموم ہو جاتے ہیں اس کی وجہ لہ کی کی شادی کی فکر ہے، مستقبل میں ہونے والے بے پناہ اخراجات اور جہیز کی ڈیماٹ، ان مصارف کو معمولی آمدی والے افراد کی صورت پورا نہیں کر سکتے۔

بعض اوقات تو لڑ کے والے نقد رقم یا خصوصی جہیز کا مطالبہ کرتے ہیں اور اس طرح لڑکے والدین کو عملی طور پر معاشی مصائب کا شکار بنا دیتے ہیں کئی شقی القلب لوگ اپنی مرضی کا جہیز نہ ملنے کی صورت میں لڑکوں کو طلاق تک دے دیتے ہیں اور بعض تو انسانیت کی حد میں اس درجہ پھلانگ جاتے ہیں کہ جہیز نہ لانے کی صورت میں لڑکوں کو زندہ جلا دینے سے بھی دریغ نہیں کرتے اور اللہ تعالیٰ کے خوف سے بھی نہیں ڈرتے بعض خاندانوں کی شریف، سلیقہ شعارات اور بایاڑکیاں جہیز نہ ہونے کی وجہ سے اپنے ماں باپ کے گھروں میں پیٹھی رہ جاتی ہیں۔ اگر ہم اپنے ارد گردنظر دوڑا میں تو ہمیں کئی ایسی مثالیں نظر آئیں گی جن کا حال جان کر انہائی ذکر ہوتا ہے ایسی بچیوں کے والدین ایک مسلسل ذہنی عذاب میں بتلا رہتے ہیں وہ معاشرے کی اس رُری رسم سے نجات کے لیے کچھ بھی نہیں کر سکتے۔

آج شادیوں میں جس دھوم دھام اور شمود نمائش سے جہیز دینے اور جہیز لینے کا رواج فروغ پاچکا ہے اس کو دیکھ دیکھ کر متوسط طبقے کے لوگ احساس محرومی کا شکار ہو رہے ہیں اور اپنی بساط سے بڑھ کر لڑ کے والوں کی خدمت میں جہیز پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں مگر اس کے باوجود وہ لڑ کے والوں کی کما حلقہ خواہش پوری کرنے سے قادر ہوتے ہیں۔ کئی لڑ کے والوں کی طرف سے جہیز کی ڈیماٹ اس وقت سامنے آتی ہے جب شادی کے سلسلہ میں سب کچھ طے پاچکا ہوتا ہے اور شادی کی تاریخ کا اعلان ہو گیا ہوتا ہے ایسی صورت حال میں لڑ کی کے والدین مجبور ہو جاتے ہیں اور قرض لے کر اس مسئلے سے بنشنے کی کوشش کرتے ہیں۔ غور کیجئے کہ اگر کسی شریف اور سفید پوش آدمی کی چھ بیساٹ بیٹیاں ہوں تو وہ کس ذہنی کرب و کوفت میں بتلا ہو گا۔

آج ہم سب کی مجموعی ذمہ داری ہے کہ جہیز کی لعنت کو ختم کرنے میں ہر کوئی اپنا اپنا کردار ادا کرے ہر انسان دوسرے انسان کا درد سمجھے اور محسوس کرے باہمی محبت و اخوت کا جذبہ اپنے اندر پیدا کرے ایک دوسرے کا احساس جب سب لوگوں میں پیدا ہو جائے تو پھر کوئی وجہ نہیں کہ جہیز کی رسم کو ختم نہ کیا جائے کہم سب انسان ہیں جن کے بارے میں کہا گیا ہے کہ انسان اشرف الخلوقات ہے اگر انسان ہی انسان کے کام نہ آئے گا تو پھر کون کام آئے گا یہ ایک انسانی مسئلہ ہے اپنی سوچ کے زاویوں کو درست کرتے ہوئے ہم سب کوں کر اس بارے میں جہاد کرنا چاہیے۔

### شادی کی فضول رسومات سے اجتناب کرنا چاہیے:

آج کل ہم مسلمانوں میں شادی بیاہ کے موقع پر نہاد اور فضول رسومات کے نام پر جس قدر فضول خرچی اور روپے پیسے کا ضیاع ہو رہا ہے یہ طوفان کی طرح ہمتا دھائی نہیں دیتا یہ کوئی خیال نہیں کرتا کہ جس رسم کو ہم انعام دے رہے ہیں وہ شرعاً احتجاب یا سنت یا مستحب ہے یا نہیں، بلیں ایک دوسرے کی دیکھی دیکھی سب کرتے چلے جا رہے ہیں اور ایک دوسرے سے بڑھ کر کرتے ہیں۔ کچھ لوگ رسولوں کی اس قدر پابندی کرتے ہیں کہ ناجائز

فضل بھی کرنا پڑے تو کر گزرتے ہیں مگر سرم کو نہیں چھوڑتے۔ لڑکی جوان ہے اور رسموں کے ادا کرنے کے لیے ان کے پاس رقم نہیں تو یہ نہ کریں گے کہ رسمیں چھوڑ دیں اور سادگی سے نکاح کر دیں کہ دل و دماغ پر جو ایک طرح کا بوجھ، اور سوچ سوار ہے وہ ختم ہو جائے بعض لوگ رسموں کو پورا کرنے کے لیے قرض لے کر اپنے آپ کو سود کے چکر میں پھنسایتے ہیں اور یہ خیال نہیں کرتے کہ جس طرح سود دینا حرام ہے اسی طرح سود دینا بھی حرام ہے حدیث مبارکہ میں دونوں پر لعنت آئی ہے۔ اس طرح وہ اللہ رسول کی احتت کے سزاوار ہوتے ہیں مگر سرمیں چھوڑنا گوار نہیں کرتے پھر اگر کچھ میں جائیداد وغیرہ ہے تو وہ بھی سودی قرضہ میں غائب ہو گئی اور سرچھاتے کاٹھکانے بھی نہ رہا۔ شادی کے موقع پر فضول رسمات میں پیسہ ضائع کرنے اور فضول خرچی کے باعث بہت سے مسلمان بعد میں پریشان ہوتے ہیں اور پھر ان کا کوئی پرسان حال بھی نہیں ہوتا۔

آج کل شادی کی دعوت، ہوٹلوں میں چل رہی ہے ہزاروں نہیں بلکہ لاکھوں خرچ کر دیے جاتے ہیں، خیال یہ ہوتا ہے کہ رب بیٹھے، ہمارا کہنا یہ ہے کہ آپ کار عرب و داب ہماری سر آنکھوں پر مگر آپ اپنی جیب دیکھئے ہم پر رعب جما کر آپ کو کیا ملے گا۔ اسلام اس مرحلے پر اپنی تعلیم کو پیش کرتا ہے، وہ کہتا ہے کہ خرچ کم سے کم کرو، ضروریات کو معقولیت کی ترازوں میں تو لو، خواہشات کو کنٹرول میں رکھو، کھٹار عرب جمانے کی کوشش نہ کرو، کھوکھلی شان نہ جتا۔ کیونکہ ایسا کر کے تم ہی مرد گے۔ دوسروں کا کچھ نہیں بگزے گا۔ لوگ کھا کر خوش ہو کر مبارکباد دے کر چلے جائیں گے، تم قرض دار کے بیٹھے بنو گے۔ حد میں رہو کوئی پریشانی نہیں ہو گی نہ کسی کے پاس ہاتھ پھیلانے کی ضرورت پڑے گی۔ نہ دل کو رخ ہو گا۔ اللہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بتائے ہوئے حکم پر چلو گے تو آرام اور آسانی رہے گی، شیطان کی بناوی را اختیار کرو گے تو مصیبت میں پڑو گے، اللہ نے اسراف کرنے والوں کو شیطان کا بھائی قرار دیا ہے، تو اس میں بہت بڑی حقیقت بھی پوشیدہ ہے آپ کسی مالدار یا منع دولت مند کے ساتھ رہنے اور دیکھئے کہ اس میں کتنی شیطانیت ہوتی ہے اور وہ کیا کیا کرتا ہے۔

قرآن حکیم بھی مسلمان سے یہی کہتا ہے کہ ”وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا“

وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَاماً (۲۷)۔ (القرآن سورہ الفرقان ۱۹)

ایمانداروں کی صفت یہ بھی ہے کہ جب وہ خرچ کرنے لگتے ہیں تو نہ فضول خرچی کرتے ہیں (کہ معصیت اور بے کام میں خرچ کرنے لگیں) اور نہ تنگی کرتے ہیں کہ طاعت ضروریات میں بھی خرچ کی کوتاہی کریں اور یہ بھی فضول خرچی میں شمار ہے کہ بلا ضرورت استطاعت سے زیادہ مباحثات میں یا طاعت غیر ضروریات میں خرچ کریں۔

حضرت امام حسن بصری رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ راہ خدا میں چاہے کتنا ہی خرچ کرو اسرا ف نہیں ہو گا، ہاں خدا تعالیٰ کی نافرمانی میں جو کچھ خرچ کرو گے وہ اسرا ف ہے۔

(بجوال تفسیر ابن کثیر جلد ۲ پ ۱۹ ص ۱۹)

شادی بیاہ کے موقع پر اکثر رواج ہے کہ محلہ یا رشتہ داروں کی عورتیں جمع ہوتی ہیں گاتی بھاتی ہیں یہ حرام ہے کہ اولاد ڈھول بجانا ہی حرام پھر عورتوں کا گانا اس سے بڑھ کر۔ عورتوں کی آواز نا محمر موں کو پہنچنا اور وہ بھی گانے کی وہ بھی عشق و محبت کے گیت۔ جو عورتیں اپنے گھروں میں چلا کر بات کرنا اچھا نہیں سمجھتیں گھر سے باہر آواز جانے کو بُرایا جاتی ہیں ایسے موقع پر وہ بھی شریک ہو جاتی ہیں گویا ان کے نزد یہ کہاں کوئی عیسیٰ ہی نہیں لکھتی ہی دُر اواز جائے کوئی حرج نہیں پھرا یہے گانوں میں جوان کنواری لڑکیاں بھی ہوتی ہیں ان کا ایسے گیت گانا یا سننا ضروران کے دل میں بُرے خیالات پیدا کرے گا دبے جوش کا بھارے گا اور اخلاق و شرافت پر اس کا بُر اثر پڑے گا یہ باتیں ایسی نہیں کہ جن کے سمجھانے کی ضرورت ہو۔

موسیقی اور گانے کو بعض لوگ یہ کہہ کر رواج دینا چاہتے ہیں کہ اس سے طبیعت میں نرمی آتی ہے اور جذبات میں امنگ پیدا ہوتی ہے اور یہ روح کی غذا ہے۔ حالانکہ یہ صحیح نہیں ہے۔ صحیح یہ ہے کہ موسیقی سے شہوت بھڑکتی ہے اور ہوس کی آنچ تیز تر ہوتی ہے اور اگر موسیقی سے وہ سب ہوتا جو اوپر مذکور ہے تو سب سے پہلے گویوں اور سازندوں کی طبیعتوں میں نرمی آتی، ان کے اخلاق سنبھالتے۔ جبکہ ہم بھی گانے بجائے والوں کو دیکھتے ہیں کہ ان کے اندر کبھروی، گمراہی اور بے حیائی عام ہے مزید افسوس اس سے ہوتا ہے کہ بعض لوگ

دف پر قیاس کر کے شادی بیاہ کے موقع پر گانا اور موسیقی کو جائز قرار دیتے ہیں۔ حالانکہ یہ بھی محض بہتان ہے۔ اس لیے کہ موجودہ موسیقی کی متعدد شکلیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں بھی موجود تھیں اور ان سے آپ ﷺ نے منع فرمایا مثلاً آپ ﷺ کا ارشاد ہے۔

”میری امت میں کچھ ایسے لوگ ہوں گے جوزنا، ریشم اور موسیقی کو حلال قرار دیں گے۔“  
(بخاری شریف۔ ابو داؤد)

آج کل شادی بیاہ کے موقعوں پر جس طرح روپیہ پانی کی طرح بہایا جاتا ہے اور جس کی بدولت بسا اوقات ریا کاری اور سودی قرض کی بھی نوبت آ جاتی ہے اور آدمی بھاری بھر کم قرض میں بر سہابر س، گلے تک ڈوبا ہوتا ہے اور جب قرض خواہ بار تقاضا کرتا ہے اور مقروض ادا بیگن سے قاصر ہوتا ہے تو اس شخص کا پورا خاندان اور اس کا مستقبل گھری تاریکی میں ڈوب کر رہ جاتا ہے اور اس کا سب کچھ قرق ہو جاتا ہے۔ اسی کے ساتھ ساتھ شادی کی ان مجلسوں میں مردوں کے اختلاط اور اس کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی حرام کاری کوشال کر لینا چاہیے۔ بالخصوص جہاں عورتیں نیم عریاں ہوتی ہیں۔ دنیا دار اور بازاری گانے اور ناچنے والیاں ذیرے جاتی ہیں، شراب و شباب کا دور چلتا ہے اور یہ سب صرف لوگوں کو خوش رکھنے کے لیے کیا جاتا ہے۔ خواہ اللہ تعالیٰ کیسا ہی ناراض ہو۔

ہمارے ہاں یہ بات بھی عام ہے کہ لڑکے والے بارات کا خصوصی طور پر اہتمام کرتے ہیں اور دوسروں کو دکھانے کی خاطر حکومت کے اعلیٰ عہدیداروں، وزیروں اور مشیروں وغیرہ کو صرف اس لیے بلا تے ہیں کہ ان کا رب قائم ہو اور اس کام میں وہ اپنی عزت سمجھتے ہیں۔ بارات میں اس قدر لوگوں کو اکٹھا کیا جاتا ہے کہ جا ہے لڑکی والے اتنی استطاعت ہی نہ رکھتے ہوں کہ وہ اتنی بڑی بارات کے طعام وغیرہ کا خرچ برداشت کر سکیں مگر لڑکے والے اپنی جھوٹی شان و شوکت دکھانے کی غرض سے ایسے موقع کو ضائع نہیں جانے دیتے حالانکہ لڑکے والے سادگی سے شادی کی انجام دہی کے لیے چند رقمبی بزرگوں کو بھی ساتھ لے کر جا سکتے ہیں اور اس سے ان کی شادی میں کوئی فرق نہیں پڑتا بلکہ اس سے ان کو بھی فائدہ ہی ہوتا

ہے کہ وہ فضول رسموں اور روپے پیسے کے ضیاع سے نجات ہیں دونوں خاندانوں کی اس میں بھلاکی ہوتی ہے۔ عہد نبوی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں اس طرح کی باراتوں کا کوئی رواج نہ تھا جس طرح کہ آج کل خصوصی اہتمام کے ساتھ دعوت نامے بھیج کر بارات کو تیار کر کے لڑکی والوں کے گھر لے جایا جاتا ہے۔ مشہور صحابی حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شادی کی مثال اسی حوالے سے ذیل میں پیش کی جاتی ہے۔

ایک رفع حضرت عبدالرحمٰن بن عوف ”جو تمام صحابہ“ میں سب سے زیادہ مالدار صحابی تھے اور جن کو جنت کی خوشخبری رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دنیا ہی میں دے دی تھی) کے ہاتھوں پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کچھ زردی کا نشان دیکھا جو شادی کے موقع پر ملا جاتا ہے، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے عبدالرحمن ”ماہذا“ یہ کیا چیز ہے؟ انہوں نے جواب دیا ”انسی تزویجت امراء“ یعنی میں نے ایک عورت سے شادی کر لی ہے یعنی کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”بارک اللہ“ اللہ برکت دے۔

(بخاری صحیح بخاری و مسلم شریف)

تمام صاحب عقل اور اہل فہم اس حدیث پاک پر غور کریں کہ اس شادی کا علم حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی نہ ہوا، اور علم ہوتا کیسے، جب شادی ہی بے بارات کے تھی، آج کل جو شادی بارات اور وابیات کی شکل اختیار کر کے ہوتی ہے وہ سب دولت پرست اور شہرت پرست کی جہالت ہے، شریعت کی تہذیب نہیں، ورنہ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف ”جیسے صحابی کی بارات کے لیے حضور سے بھی زیادہ کوئی محزب باراتی میسر ہو سکتا تھا؟“ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے اتنا قریب رہتے ہوئے وہ بارات میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو نہ بلاتے، کبھی نہیں ہو سکتا، جب اس وقت بارات کا رواج ہی نہ تھا تو یہ بات کیسے ممکن ہوگی؟

جیسا کہ پہلے بھی بیان کیا گیا ہے کہ دن پردن شادی بیاہ کے سلسلہ میں فضول خرچی اور فضول رسمات کا رجحان بڑھتا ہی جا رہا ہے اور اس میں کسی طرح کی کمی ہوتی دکھائی نہیں دیتی نہیں رسمات اس موقع پر ادا کی جاتی ہیں کہ عجیب سامنے ہوتا ہے صرف اور صرف

روپے پیسے کی نمودونماش اور روپے کا نہایت بے دریخی سے ضیاع ہوتا ہے۔

آج کے دور کی شادیوں اور آج سے 30 یا 40 سال پہلے کی شادیوں اور رسومات میں زمین آسان کا فرق ہے کیونکہ دور حاضر کی تقریبات میں بناوٹ کا الابادہ زیادہ نمایاں ہے۔ آج کل کی شادیاں سات آٹھ دن سے کم کی نہیں ہوتیں۔ مائیوں، دو دن کی ہندی، ڈھولکیاں، بارات، ویمه، مکلاوہ ان دنوں میں تو دولہا دہن صرف تیار ہو کر، بج کر بیٹھنے کے ہی پابند ہوتے ہیں جبکہ ان تمام دنوں میں تمام خاندان والے شادی کی تقریبات میں مصروف و مشغول ہو جاتے ہیں افسوس کی بات ہے کہ اب ہمارے ہاں کی شادیوں میں سجاوٹ، بناوٹ اور رسومات حد درجہ بڑھتی جا رہی ہیں دراصل ہم لوگ دوسرے ممالک کے لوگوں کا لچک بہت جلد اپنائیتے ہیں۔ تھی ہماری شادی کی تقریبات میں بھی غیر ملکی شائق زیادہ نظر آرہے ہیں۔ مائیوں یعنی دہن کو اپنے وغیرہ لگانا یہ سب ہمارے ہاں کا تصور نہیں تھا۔ اس کے علاوہ سارے فنکشن میں لیندے کے پھول دکھائی دیتے ہیں۔ یہ تام روایات ہم نے اپنے ہمسایہ ملک کی اپنائی ہوئی ہیں۔ کسی ڈرامے سے متاثر ہو کر اور کوئی کسی فلم کے میں سے متاثر ہو کر ویسی ہی ڈیکوریشن کرنے کی خواہش کرتا ہے اور اڑ کے اڑ کیاں بھی ان کے کپڑوں سے متاثر ہو کر اپنے کپڑوں کی ڈیزائنگ کرواتے ہیں اگر دیکھا جائے تو کیسری (ملٹی) رنگ کا رواج بھی ہمارے ہاں وہیں سے آیا اور اب بہت عام ہو گیا ہے۔

خاص طور پر سارپلس کے ڈرامے پاکستان میں بہت مشہور ہیں اور خواتین انہیں انتہائی دلچسپی سے دیکھتی ہیں اور انہی ڈراموں کی وجہ سے زیادہ تر شادیوں کی رسومات اور لچک ہمارے ہاں اپنایا جاتا ہے۔ بدقتی سے اب اڑ کیوں کے کپڑوں میں بھی وہی ڈیزائن دیکھنے کو ملتے ہیں۔ شادیوں کی ساری سجاوٹ اور دیگر کام ان کو دیکھ کر ہی اپنائے جا رہے ہیں کہ فلاں ڈرامے میں شادی پر اس طرح انتظام کیا گیا۔ مہندی کی سجاوٹ یوں کی گئی۔

چند سال پہلے تک شادیوں میں لڑکوں اور لڑکیوں کا ایک ساتھ ناج گانا مناسب نہیں سمجھا جاتا تھا لیکن اب سب کچھ عام ہو گیا ہے۔ گھر کے بزرگ اسے برا بھی سمجھیں تو

بھی اہمیت نہیں دی جاتی اور ”پرانے خیالات“ کہہ کر بات ختم کر دیتے ہیں۔ حالانکہ شادی بیاہ ہی ایک ایسا موقع ہوتا ہے جس میں تمام لوگوں کو مل بیٹھنے کا موقع ملتا ہے مگر بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ جدید طرز کا سامان اور نمودونماش سے بھر پور شادیوں کو دیکھ کر اکثر لوگ احساس مکتری کا شکار ہو جاتے ہیں۔ یہ سوچنا چاہئے کہ اللہ تعالیٰ نے جو حسن سادگی میں رکھا ہے وہ نمودونماش میں نہیں ہے بلکہ دوسروں کی دلائری کا باعث ہے۔ ہمارے رسول صلی اللہ علیہ وسلم بھی سادگی کو ہی پسند کرتے تھے اس لیے ہمیں بھی چاہئے کہ ہم لوگ بھی سادگی سے کام لیں اور اپنا ٹکرنا بھولیں۔

بعض لوگ تو شادی کی رسومات کو اس قدر اہمیت دیتے ہیں اور ان کا اس حد تک اہتمام کرتے ہیں کہ یہ نہ ہوں تو اسے غمی اور مرگ کی محفل سے تعیر کرتے ہیں وہ یہ خیال نہیں کرتے کہ ایک تو گناہ اور شریعت کی مخالفت ہے دوسرے مال بر باد کرنا ہے تیرے تمام تماشائیوں کے گناہ کا یہی سبب ہے اور سب کے مجموع کے برابر اس پر گناہ کا بوجھ اور بعض جگہ ناج کا رواج تو ضرور پورا کیا جاتا ہے ظاہر ہے کہ یہ کھلی ہوئی بے حیائی ہے چھوٹے بڑے حتیٰ کہ باپ بیٹے تک ایک جگہ میں یہ بے حیائی کا کام دیکھتے اور اپنی بے حیائی کا ثبوت دیتے ہیں علاوہ حرام و گناہ ہونے کے فضول خرچی بھی ہے یہی پیسہ بچے تو دوسرے جائز طریقے سے بھی خوشی کا اظہار ہو سکتا ہے اس کی کیا ضرورت ہے کہ حد شرع سے گزر کر، ہی خوشی منائی جائے۔

ہم لوگ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ پر چلنے کا ارادہ کر لیں تو کسی طرح کی کوئی رسم اختیار نہ کرنی پڑے۔ سادگی کے ساتھ ایک مردو گورت کا رشتہ شرعی ایجاد و قول کے ذریعہ جوڑ دینا کافی ہے۔ اتنے سے کام میں کوئی مصیبت اور بکھیر نہیں۔ جو پاندیاں خود اپنے سر لگائی ہیں۔ ان کی وجہ سے مصیبوں میں گرفتار ہیں۔ مگنی کی رسوم سے شادی کے دن اور اس کے بعد کھانے پلانے آنے جانے کی رسوموں تک لاکھوں روپے خرچ ہوتے ہیں اور سینکڑوں ناجائز کام کیے جاتے ہیں۔ اللہ رب العزت ہم سب کو سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی پیاری سنت مطہرہ پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے۔

## شادی کی پہلی شب

دولہا کو چاہیے کہ شادی کی پہلی شب جب لہن کے پاس جائے تو چند اچھی اچھی باتیں اس کے ضرور گوش گزار کرے اس لیے کہ اس کی یہ کی ہوئی باتیں آنے والے دنوں میں اس کے لیے فائدہ مند ثابت ہوں گی چونکہ لہن اس کے گھر میں نئی نئی بیاہ کر آئی ہے وہ دولہا کی عادات و مصالح سے واقف نہیں دولہا کے گھر والوں کے اطوار سے اسے آگاہی نہیں اپنی ساس کے متعلق وہ کچھ نہیں جانتی کہ اس کا مزاج کیا ہے۔ دولہا اگر پہلی ہی رات منتحر طور پر اپنی بیوی کو اپنی پسند و ناپسند کے بارے میں بتا دے اپنے گھر والوں کی عادات سے مطلع کر دے تو لہن کو گھر کا محول سمجھنے میں بڑی آسانی ہو جاتی ہے اس سے وہ ان کاموں سے محتاط ہو جاتی ہے جس کو اس کا خاوند اور ساس وغیرہ پسند نہیں کرتے یا جن کے کرنے سے گھر کا محول ناخوٹگوار ہونے کا خدشہ ہو سکتا ہے۔

چونکہ زیادہ تر گھروں میں ساس اور بہو کے جھگڑے ضرور ہوتے ہیں خواہ کتنے ہی مہنگے بیڑے ہے لکھے گھرانے ہوں ساس بہو کا جھگڑا معمولی سی بات پر بھی ہو جایا کرتا ہے اس لیے اسی صورت حال کو مید نظر رکھتے ہوئے دولہا کو چاہیے کہ وہ پہلی شب اپنی بیوی کو یہ بات اچھی طرح سے سمجھا دے کہ گھر میں میری والدہ اور بیٹیں بھی موجود ہیں اگر بھی کسی وجہ سے کسی معاملہ پر ناگواری پیدا ہو جائے تو درگز سے کام لینا بات کو بڑھنے نہ دینا کوشش کرنا کہ جھگڑے کی نوبت ہی نہ آئے اگر تم یہ سمجھو کر زیادتی میری والدہ کی طرف سے ہوئی ہے اور تم اپنی بات میں حق بجانب ہو تو پھر بھی چونکہ وہ گھر کی بڑی ہیں اور تمہاری بھی ماں کی جگہ پر ہیں اس لیے تم برداشت سے کام لینا اگر تم ان سے بحث نہ کرو گی اور ان کو خوش اور راضی

کرنے کے لیے ایک جملہ یہ کہہ دو گی کہ اس میں میری غلطی ہے آئندہ ایسا نہیں ہو گا تو انشاء اللہ تعالیٰ بات وہیں پر ختم ہو جائے گی اور جھگڑا اپیدا نہیں ہو گا۔

اس کے علاوہ بیوی کو یہ نصیحت بھی کرے کہ اگر بالفرض میری والدہ اور میری بہنوں کی طرف سے تمہارے دل کو کوئی ٹھیس پہنچے یعنی وہ تمہارے کھانے میں نقص نکالیں یا تمہاری کوئی چیز اُن سے خراب ہو جائے یا کوئی ایسی بات ہو جائے کہ جس کا نتیجہ جھگڑے کی صورت میں نکلے تو خود ہی معاطلے کی نزاکت کو دیکھتے ہوئے خوش اسلوبی سے معاملہ رفع دفع کر دینا اور صبر و برداشت سے کام لیتے ہوئے خاموش اختیار کر لینا کوئی تلخ جواب نہ دینا اور کوشش کرنا کہ جھگڑا اپر ہنے پائے۔

اکثر بیویوں کی یہ عادت ہوتی ہے کہ خاوند کے مزاج کا خیال نہیں رکھتیں گھر میں خاوند کی غیر موجودگی میں اگر کوئی بات معمول سے ہٹ کر ہو جائے یا ساس کے ساتھ معمولی ساب جھگڑا ہو جائے یا نندوں کے ساتھ تلخ کلامی ہو جائے تو خاوند کے گھر آتے ہی مرجح مصالحہ لگا کر خاوند کو اپنا طرفدار بنانے کی کوشش کرتی ہیں اپنی ساس کے خلاف کان بھرتی ہیں نندوں کے خلاف بڑھا چڑھا کر بیان کرتی ہیں جس سے بعض خاوند غصے میں آ جاتے ہیں اور اس طرح گھر کا محول مزید خراب ہو جاتا ہے اکثر خاوند یا تو اپنے گھر والوں پر اپنا غصہ اُتارتے ہیں یا پھر بعض اپنی بیوی پر ہی برس پڑتے ہیں کہ تم میری ماں اور بہنوں کے بارے میں اس طرح کی زبان کیوں استعمال کرتی ہو اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ جھگڑا ختم ہونے کی بجائے بڑھ جاتا ہے اس لیے دولہا کو چاہیے کہ وہ پہلی شب ہی اپنی بیوی کے گوش گزاری پر بات کر دے کہ گھر میں معمولی جھگڑا ہو جانا کوئی ایسی بات نہیں ہے کہ جس کو بنیاد بنا کر گھر کا اچھا بھلا ماحول خراب کر دیا جائے اور میری ماں اور بہنوں کے متعلق دل میں بعض و عناد کھلایا جائے۔ ایسا کبھی نہ کرنا کیونکہ اس طرح گھر کا محول ہمیشہ خراب ہی رہتا ہے۔ اگر کوئی بات ہو بھی جائے تو اسے اپنے تک ہی محدود رکھنا اور خود ہی اپنے حسن سلوک سے معاطلے کو سمجھا لینا میرے گھر آنے پر مجھ سے ہرگز میری ماں اور بہنوں کی شکایت نہ کرنا۔ اگر تم میری اس بات پر عمل کرو گی تو ضرور تمہیں اس کے فوائد حاصل ہوں گے۔

لہن کو یہ نصیحت بھی کرے کہ بغیر میری ماں اور میرے باپ کے رائے لیے ہرگز ہرگز کوئی کام نہ کرنا اس سے ان کے دلوں میں تھہاری قدر و قیمت پیدا ہوگی اور وہ تجھ سے محبت کے ساتھ پیش آئیں گے۔ علاوہ ازیں پہلی شب اپنی بیوی کو اپنی عادات کے بارے میں بھی مختصر طور پر آگاہ کرے روزانہ کے معمولات اُسے بتا دے تاکہ بیوی کو اس کے روز مرہ کے معمولات سے آگاہی ہو جائے اپنی پسند اور ناپسند سے اس لیے آگاہ کر دے کہ بیوی اس کا اچھی طرح سے خیال رکھے۔ اس طرح کی باتیں کرنے کے بعد اپنی بیوی سے بھی اس کی عادات پوچھئے اس کے میکے والوں کے متعلق دریافت کرے اور اچھے الفاظ میں اپنی بیوی کی تعریف بھی کرے تاکہ بیوی کے دل میں اس کی قدر و قیمت پیدا ہو اور بیوی یہ نہ خیال کرے کہ خادنہ پہلی رات ہی اس پر اپنا حکم چلا رہا ہے۔

#### دعا پڑھنا:

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ سیدنا نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کہ جب آدمی اپنی بیوی کے ساتھ جماع کرنے لگے تو پہلی یہ دعا پڑھے:

**بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ جَنِيْنَا الشَّيْطَانَ وَجَنِيْبَ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْنَا.**

ترجمہ: ”اللہ کے نام سے۔ اے اللہ! ہمیں شیطان سے محفوظ فرما اور جو اولاد ہمیں دے، شیطان کو اس سے دور رکھ!“

حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا کہ یہ پڑھ لینے کے بعد اگر اللہ تعالیٰ انہیں اولاد سے نوازے گا تو شیطان وغیرہ کبھی انہیں نقصان نہیں پہنچا سکیں گے۔ (بخاری)

#### دعا پڑھنے کا فائدہ:

ایک اور حدیث میں آیا ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا ”جب تو اپنی بیوی کے پاس جائے اور مذکورہ دعا پڑھ لے اور اسی محبت سے خدا کوئی اولاد بخشنے تو اس کے اور اس کی اولاد کے سانس کی گنتی کے برابر تیرے نام اعمال میں نیکیاں لکھی جائیں گی۔“

(حوالہ تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۲۳۳)

آج کل اکثر لوگوں کو یہ شکایت رہتی ہے کہ اولاد نافرمان ہے وغیرہ وغیرہ لیکن جب معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اولاد کی پروش بھی رزق حلال سے کی تو پھر افسوس ہوتا ہے کہ ایسا کیوں ہے تو غور کرنے سے اور بعض لوگوں کے حالات سے معلوم ہوا کہ ایک تو ان کو جماع کرنے کی دعا سرے سے آتی ہی نہیں اور دوسری غلطی جو اکثر لوگوں سے معلوم کرنے پر سمجھ میں آئی وہ یہ ہے کہ ایک مرتبہ جب جماع سے فارغ ہوئے اور پھر دوبارہ دل چاہا تو نہ انہوں نے استجاء کیا اور نہ ہی وضو یا غسل، جس کا غالباً نتیجہ یہ نکلتا ہے کیونکہ ناپاکی کی حالت میں جو نظر قرار پاتا ہے تو اس سے دیسا ہی پھل ملتا ہے جبکہ اس عمل کے لیے سیدنا نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے جو طریقہ ملتا ہے وہ یہ ہے کہ اولاد تو ہر مسلمان کو دعا یاد ہوئی چاہیے وہ دعا پڑھ کر اپنی بیوی کے ساتھ انسانوں کی طرح ہم بستر ہو، نہ کو دشی جانور کی طرح پھر فارغ ہونے کے بعد غسل جنابت سے پہلے اگر دوبارہ دل چاہے یا سردی یا کسی اور معقول وجہ سے غسل نہیں کر سکتے تو پھر اٹھ کر دونوں استجاء کر کے وضو کر لیں تو پھر دوبارہ ہم بستر ہوں۔

#### پرده کا لحاظ رکھنا:

حضرت انس بن مالکؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا لے لوگو اتم میں سے کوئی شخص اپنی ملکوتوہ پر اس طرح نہ جا پڑے، جس طرح چوپائے جانور پڑتے ہیں۔ بلکہ دونوں کو چاہیے کہ پہلے پیار محبت کی باتیں کریں اور یوسف وغیرہ سے کامل میں لا کیں۔ (الحدیث ابو منصور الدیلمی احیاء ح ص ۱۲۲)

حضرت عقبہ ابن عذر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب تم میں سے کوئی شخص اپنی زوج سے جماع کرے تو ان دونوں کو چاہیے کہ گدھوں کی طرح نگئے نہ ہوں۔ کیونکہ جو شخص جسم کھلا ہوا ہے پر دیگر کے ساتھ جماع کرتا ہے فرشتے اس کے قریب بھی نہیں رہتے بلکہ بہت دور ہٹ جاتے ہیں، اور شیطان قریب آ کر ایک ساتھ جماع کرتا ہے پھر اولاد دنیا میں شیطان کی بدی کے ساتھ پیدا ہوتی ہے۔

(حدیث ابن ماجہ وغیرہ الطالبین ص ۱۳۷)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی نصیحت:

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے ایک شخص کو نصیحت کی، اس نے ایک کنواری لڑکی سے شادی کی تھی۔ لیکن اسے اندر پر تھا کہ لڑکی اس سے بغضہ رکھے گی۔ آپ نے فرمایا جب تو اس کے پاس جانا تو اسے دور کعت نماز پڑھنے کے لیے کہنا۔ پھر یہ دعا پڑھنا:

اللَّهُمَّ بارِكْ لِي أَهْلِي وَ بَارِكْ لَهُمْ فِي اللَّهِمَّ اجْمَعْ  
بَيْنَنَا مَا جَمَعْتَ بِخَيْرٍ وَ فَرِقْ بَيْنَنَا إِذَا فَرَقْتَ بِخَيْرٍ.

(طبرانی)

ترجمہ: ”اے اللہ! میرے اہل و عیال میں برکت فرماؤ ران کے لیے میرے اندر برکت فرم۔ اے اللہ! جب تک ہمیں سیکھا کھ، خیر اور بھلانی کے ساتھ اکٹھا کھ! اور جب ہمیں علیحدہ فرم، خیر اور بھلانی کے ساتھ علیحدہ فرم۔“

اس میں شک نہیں کہ ان ہدایات میں جہاں دعا کرنے، نماز پڑھنے اور پھون کی پیدائش کے لیے دعا کے واسطے کہا گیا ہے، ان کے اندر یہ اشارہ بھی ضمیر ہے کہ میاں بیوی سمجھ لیں کہ شادی اور سہاگ کی اس رات کا مقصد محض لذت حاصل کرنا اور لطف لینا نہیں ہے۔ بلکہ اس کا مقصد ایک اہم دینی ذمہ داری کی ادائیگی اور ایسے نونہالوں کی پیدائش ہے جن کے سریلے نبغوں سے گھر بھر جائے۔ جو بچپن میں خوبصورتی کا پیکر ہوں اور بڑے ہو کر اپنے دین اور اپنی قوم و ملت کی خدمت کریں، جس کی انہیں تربیت دی گئی ہے۔

اس طرح سہاگ کی رات سے ہی اسلام میاں بیوی کے اندر وہی حواس کو اجاگر کرتا ہے۔ جسی وظیفہ کو لذتیت اور شہوت پرستی سے بالاتر ایک ایسا عمل بتاتا ہے جو خود مقصود نہیں، بلکہ محض ایک ذریعہ ہے اور جب یہ نقطہ نظر راخن ہو گا تو لذت اٹھانے میں اسراف سے بھی وہ اختیاٹ کریں گے اور اپنی تو انائی کو مستقبل کی اہم ذمہ داری پوری کرنے کے لیے محفوظ رکھیں گے۔

غسل جنابت:

مسلمان مرد کے لیے ضروری ہے کہ اسے غسل کے بارے میں مکمل طور پر معلومات ہوں تاکہ وہ پاکیزگی اور طہارت کا لحاظ رکھ سکے اگر اسے اس بارے میں صحیح طرح سے آگاہی نہ ہوگی تو تمکن ہے اسے صحیح طرح سے طہارت اور پاکی بھی حاصل نہ ہو اس لیے اس حوالے سے قرآن و حدیث کی روشنی میں بیان کیا جاتا ہے بلاشبہ اسلام طہارت اور پاکیزگی پر بہت توجہ دیتا ہے اسلامی تعلیمات نے طہارت و نفاست کا درس اس وقت دیا جب دنیا طہارت اور صفائی کے فوائد سے ناداقف تھی۔ غسل کے ضمن میں قرآن حکیم میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطَّهِرُوا

ترجمہ: ”اوہ اگر تم ہب ہو تو خوب پاک ہو جاؤ۔“  
یعنی کہ اچھی طرح غسل کرو۔

احادیث مبارکہ سے بھی پتہ چلا ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے کس قدر تفصیل کے ساتھ غسل کے احکام کا ذکر فرمایا ہے اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا اس بارے میں کیا عمل رہا ہے اس بارے میں بھی آگاہی ملتی ہے۔

حضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کا غسل جنابت فرمانا:

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے مردی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام جب غسل جنابت فرماتے تو ابتداء یوں کرتے کہ پہلے ہاتھ دھوتے پھر نماز کا ساوضو کرتے پھر انگلیاں پانی میں ڈال کر ان سے بالوں کی جڑیں تر فرماتے پھر سر مبارک پر تین لپ پانی ڈالتے پھر تمام جلد مبارک پر پانی بہاتے۔ (صحیح بخاری و صحیح مسلم)

ایک اور حدیث پاک میں آتا ہے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے ام المؤمنین حضرت میمونہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے فرمایا کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے غسل کے لیے میں نے پانی رکھا اور کپڑے سے پردہ کیا۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے

ہاتھوں پر پانی ڈالا اور ان کو دھویا پھر پانی ڈال کر ہاتھوں کو دھویا پھر داہنے ہاتھ سے باہمیں پر پانی ڈالا پھر استخراج فرمایا پھر ہاتھ میں پر مار کر ملا اور دھویا پھر کلکی کی اور ناک میں پانی ڈالا اور چہرہ اور ہاتھ دھوئے پھر سر پر پانی ڈالا اور تمام جسم اٹھپر بھایا پھر اس جگہ سے الگ پائے مبارک دھوئے اس کے بعد میں نے (بدن پوچھنے کے لیے) ایک کپڑا دیا تو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے نہ لیا اور ہاتھوں کو جہازتے ہوئے تشریف لے گئے۔ (بخاری و مسلم)

### ہربال کے نیچے جنابت ہے:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا، ہربال کے نیچے جنابت ہے تو بال دھوؤ اور جلد کو صاف کرو۔  
(ابوداؤد، ترمذی، ابن ماجہ)

### ایک بال کی جگہ خشک رہنے پر عذاب:

حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، جو شخص غسل جنابت میں ایک بال کی جگہ بغیر دھوئے چھوڑ دے گا اس کے ساتھ آگ سے ایسا ایسا کیا جائے گا۔ (یعنی عذاب دیا جائے گا) حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ اسی وجہ سے میں نے اپنے سر کے ساتھ دشمنی کر لی تین بار یہی فرمایا یعنی سر کے بال منڈواڑا لے کر بالوں کی وجہ سے کوئی جگہ خشک نہ رہ جائے۔ (ابوداؤد)

### غسل کے وقت پر دہ کرتا:

حضرت یعلیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ایک شخص کو میدان میں نہاتے ملاحظہ فرمایا پھر منبر پر تشریف لے جا کر حمد باری تعالیٰ اور شماء کے بعد فرمایا، اللہ تعالیٰ حیا فرمانے والا اور پر دہ پوش ہے حیا اور پر دہ کرنے والے کو دوست رکھتا ہے جب تم میں سے کوئی نہائے تو اسے پر دہ کرنا لازم ہے۔  
(ابوداؤد)

### دوبارہ صحبت سے قبل وضو:

حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، جب تم میں سے کوئی اپنی بیوی کے پاس جا کر دوبارہ جانا چاہے تو وضو کر لے۔ (مسلم شریف)

### سو نے کے بعد غسل کرنے کی اجازت:

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے مروی ہے فرماتی ہیں کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام جب بحث ہوتے اور کھانے یا سونے کا ارادہ فرماتے تو نماز کا ساوضو فرماتے۔ (صحیحین)

ایک حدیث پاک میں آتا ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے عرض کی کہ ان کورات میں غسل کی ضرورت ہو جاتی ہے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، وضو کرلو اور عضو تناسل کو دھولو پھر سور ہو۔ (صحیح بخاری و مسلم)

### جنبی کے لیے حکم:

حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کہ حیض والی اور بحث قرآن مجید میں سے کچھ نہ پڑھیں۔ (ترمذی شریف)

### فرشتے گھر میں داخل نہیں ہوتے:

حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، فرشتے اس گھر میں نہیں جاتے جس گھر میں تصویر اور کتا اور بحث ہو۔ (ابوداؤد)  
حضرت غمار بن یاسر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، فرشتے تین اشخاص سے قریب نہیں ہوتے ایک کافر کا مردہ دوسرا غلوق (زعفران سے بنائی ہوئی خوبصورت دوں پر حرام ہے) میں لھڑا ہوا اور تیر اجنب مگر یہ کہ

(ابوداؤد)

وضو کر لے۔

غسل کے مسائل:

غسل میں تین چیزیں فرض ہیں۔

(۱) کلی کرتا: اس سے وہ کلی مراد نہیں ہے جو کہ عام طور پر کی جاتی ہے یعنی تھوڑا سا پانی منہ میں ڈال کر باہر نکال دیا جائے بلکہ اس کلی میں منہ سے طلق تک ہر حصہ مثلاً زبان کے نیچے، داڑھوں کے پیچھے، رخسار کی تہبہ، دانتوں کی جڑ اور درمیانی خالی جگہوں میں پانی کا پھینپانا ضروری ہے اگر جان بوجھ کر کی جزو کو چھوڑ دیا گیا تو غسل درست نہیں ہو گا دانتوں میں اگر کوئی چیز لگی ہو تو جو آسانی سے اترنہیں سکتی۔ جیسے پان کھانے والوں کے دانتوں پر چونے کی تہبہ جاتی ہے تو یہ تہبہ معاف ہے اگر کوئی دانت تار سے باندھا گیا ہو یا مصالہ سے جوڑا گیا ہو تو اس کے پیچے پانی پھینپانا بھی معاف ہے۔

(۲) ناک میں پانی ڈالنا: یعنی دونوں ہاتھوں کو گٹوں تک دھونا۔ اوپر چڑھائے بال برابر جگہ بھی دھلنے سے رہنے جائے ورنہ غسل نہ ہو گا ناک کے اندر رطوبت خشک ہو گئی ہے تو اس کا جھٹانا فرض ہے نیز ناک کے بالوں کا دھونا بھی فرض ہے۔

(۳) تمام بدن کا دھونا: تمام بدن یعنی سر میں بالوں سے لے کر پاؤں کے تلوؤں تک جسم کے ہر حصے پر پانی بہانا اس صحن میں بہت احتیاط کی ضرورت ہے کیونکہ بعض اعضا ایسے ہوتے ہیں جن پر اگر توجہ نہ دی جائے تو وہ دھلنے سے رہ جاتے ہیں لہذا اپنے ان پر پانی بہانا کر خوب اچھی طرح مل لینا چاہیے جسم میں جہاں سلوٹیں ہوں اور جھریاں ہوں ان کے اندر پانی بھینپانا ضروری ہے۔

اگر کسی عضو پر زخم ہو یا پانی بہانے سے تکلیف بڑھنے کا اندر یہ ہو تو اس پرے عضو کا مسح کر لینا چاہیے اگر زخم پر پی ہو تو صرف پی کا ہی مسح کافی ہو گا مسح کا طریقہ یہ ہے کہ ہاتھ پانی سے دھوکر بھینپک دیں اور پھر انہیں پی پر پھیر دیں۔

روٹی پکانے والوں کے ہاتھوں میں آٹا، کاتبوں اور انگریزوں کے ہاتھوں پر سیاہی

اسی طرح دوسرے کام کرنے والوں کے ہاتھوں پر اگر کوئی ٹھوں چیز ہو اور اس کے صاف کرنے میں مشکل ہو تو بغیر صاف کیے وضو اور غسل صحیح ہو جائے گا۔

نژله یا کسی اور بیماری کے باعث جس میں غالب گمان ہو کہ سر پر پانی ڈالنے کی صورت میں مرض میں زیادتی ہو گی یا دیگر امراض پیدا ہو جائیں گے تو گردن سے نہماں چاہیے اور سر پر گیلا ہاتھ پھیر لیں۔ اگر سر کے بال گندھے ہوئے نہ ہوں تو تمام بالوں کی نوک سے جڑ تک پانی بہانا فرض ہے اور اگر گندھے ہوئے ہوں تو مرد پر فرض ہے کہ انہیں کھول کر نوک سے جڑ تک پانی بہائے۔

غسل کی سنتیں:

غسل میں مندرجہ ذیل چیزیں سنت ہیں۔

- (۱) نیت غسل یعنی دل میں یہ ارادہ کرنا کہ میں نجاست سے پاک ہو رہا ہوں۔
- (۲) تین مرتبہ دونوں ہاتھوں کو گٹوں تک دھونا۔
- (۳) استنجے کی جگہ کو دھونا خواہ وہاں پر نجاست نہ بھی ہو۔
- (۴) بدن پر جہاں کہیں نجاست ہو اس کا دور کرنا۔
- (۵) وضو کرنا اور اگر نہانے کی جگہ پر استعمال شدہ پانی جمع ہو جاتا ہو تو پاؤں آخر میں دھونا۔
- (۶) تمام بدن پر پانی بہا کر ملننا تاکہ کوئی حصہ خشک نہ رہ جائے۔
- (۷) دائیں کندھے پر تین مرتبہ پانی بہانا۔
- (۸) تین مرتبہ بائیں کندھے پر پانی بہانا۔
- (۹) تین مرتبہ سر پر سے سارے بدن پر پانی بہانا۔
- (۱۰) غسل کے دوران قبلہ کی طرف منہ کرنا۔
- (۱۱) تمام بدن پر ہاتھ سے پانی کو مٹل کر نہانے۔
- (۱۲) غسل خانہ وغیرہ میں نہانایا کوئی کپڑا ناف سے گھٹوں تک باندھ لینا اس لیے کہ لوگوں کے سامنے مرد کو ناف سے گھٹوں تک جسم کا چھپانا فرض ہے۔

(۱۲) غسل کے دوران بات چیت نہ کرنا۔

(۱۳) عورت کو بیٹھ کر نہانا چاہیے اور بہتر ہے کہ غسل کرنے کے فوراً بعد کپڑے پہن لیں۔

### ضروری مسائل:

مسئلہ: جس پر غسل واجب ہے اسے چاہیے کہ غسل کرنے میں تاخیر نہ کرے حدیث میں آیا ہے کہ جس گھر میں بحکم ہواں میں رحمت کے فرشتے نہیں آتے اور اگر اتنی دیر کر چکا کہ نماز کا آخر وقت آگیا تو اب فوراً غسل کرنا فرض ہے اب تاخیر کرے گا تو گھنگار ہو گا اور کھانا کھانا یا عورت سے جماع کرنا چاہتا ہے تو وضو کر لے یا ہاتھ منہ دھولے کلی کر لے اور اگر ویسے ہی کھانی لیا تو بھی کچھ گناہ نہیں مگر مکروہ ہے اور محابی لاتا ہے۔ (بہار شریعت)

مسئلہ: رمضان المبارک میں اگر رات کو حج ہوا تو بہتر ہے کہ طلوع فجر سے قبل غسل کر لے کہ روزے کا ہر حصہ جنابت سے خالی ہو اور اگر غسل نہیں کیا تو پھر بھی روزہ میں کچھ نقصان نہیں لیکن مناسب ہے کہ غفرہ اور ناک میں جڑیک پانی چڑھانا یہ دونوں کام طلوع فجر سے قبل کر لے کہ پھر روزے کی حالت میں نہ ہو سکیں گے اور اگر غسل کرنے میں اتنی تاخیر کی کہ دن نکل آیا اور نماز قضا کر دی تو یہ اور دونوں میں بھی گناہ ہے اور رمضان میں اور زیادہ۔ (بہار شریعت)

### ہمستری کا مناسب وقت:

ہمستری کا مناسب وقت وہ ہے جب غذا معدے میں ہضم ہو جائے۔ زمانہ معتدل ہو بھوک نہ لگی ہو، ورنہ جنسی قوت کمزور ہو جائے گی، نہ پیٹ بھرا ہو رہا اس صورت میں دیگر امراض میں مبتلا ہونے کا خطرہ ہے۔ تکان وغیرہ بھی نہ ہو، نہ یہ غسل کیا ہو، قیا اندرونی دلی تاثر جیسے رنج و غم یا بے اندازہ خوشی اور مسرت کے موقع پر بھی ہمستری سے پر ہیز کرنا چاہیے۔

رات میں ٹھوڑی دیر سونے کے بعد ہمستری کرنا بھی مناسب ہے۔ خاص طور پر جبکہ غذا معدے میں ہضم ہو جائے۔ کیونکہ اس کے بعد غسل یا وضو کر کے بآسانی سو سکتا ہے۔

اس سے تو انہی لوٹ آتی ہے۔ ہمستری کے بعد سخت حرکت یا ورزش وغیرہ سے گریز کرنا چاہیے کیونکہ اس سے نقصان ہوتا ہے۔

### کثرت جماع سے پر ہیز کرنا چاہیے:

ماہ غسل کو چھوڑ کر بعد کے دنوں میں ہفتہ میں دو مرتبہ سے زیادہ ہمستری کرنا مناسب نہیں۔ ساٹھ سال کی عمر میں ہو جانے کے بعد ہمستری میں حدود جگہ کمی کردیتی چاہیے کیونکہ کثرت مباشرت سے جسم کو ضرر، عقل میں فتو را کار کر دگی میں قتل بیدا ہوتا ہے۔ اس کے بعد ہمستری میں حدوجہ کمی سے حرارت غزیری پست اور جنسی تو انہی ختم ہونے کا اندازہ ہوتا ہے۔ مزید بر ال ازدواجی زندگی مفلوج اور بھی منقطع بھی ہو جاتی ہے۔

باہوں اور سمجھدار بیوی اپنی ذہانت، نرم اخلاق، زیب و زینت سے ہمستری کی مدت میں توازن پیدا کر سکتی ہے۔ اپنی اور اپنے شوہر کی جوانی کو محفوظ اور تادیر برقرار کر سکتی ہے۔

علامہ امام ابن الجوزی رحمۃ اللہ علیہ نے کیا خوب وضاحت کی ہے ”جب پچ نوجوانی کی عمر میں بیٹھ کر بالغ ہو تو کثرت جماع سے پر ہیز کرے تاکہ اس کا جو ہر محفوظ رہے اور بڑی عمر ہونے پر کام آئے کیونکہ بڑھاپے کا امکان ہے اور جو چیز ممکن ہو، اس لیے خفاقتی تدایر کرنے میں احتیاط ہے۔ لہذا بکثرت و قوع پذیر جزء کے لیے اس قسم کی تدایر کرنا اور بھی ضروری ہو جاتا ہے۔

### سہاگ رات کی صحیح:

سہاگ رات کی صحیح شوہر کو چاہیے کہ اپنے گھر کے عزیز و اقارب کو سلام کرے وہ بھی اسے سلام کریں اور اس سے اچھی طرح ملیں۔

جب رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے ام المؤمنین حضرت زینب سے زفاف فرمایا، تو عام مسلمانوں کو آپ نے گوشت اور روٹی سیر ہو کر کھلانی۔ پھر آپ دیگر امہات المؤمنین رضی اللہ عنہم کے پاس تشریف لے گئے اور انہیں سلام کیا اور ان کے لیے دعا کیں

فرمائیں، انہوں نے بھی آپ کو سلام کیا، آپ کے لیے دعائے خیر کی۔ شب عروی کے اگلے روز آپ کا یہی عمل ہوتا تھا۔

### دعوت ولیمہ

دعوت ولیمہ حضور نبی کریم علیہ اصلوٰۃ والسلام کی پیاری سنتوں میں سے ہے جس شخص کو دعوت ولیمہ دی جائے اس کو ضرور جانا چاہیے۔

### ولیمہ کرنے کا حکم:

حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر زردی کا اثر دیکھا۔ یعنی خلوق کا رنگ ان کے بدن یا کپڑوں پر لگا ہوا دیکھا فرمایا یہ کہا ہے (یعنی مرد کے بدن پر اس رنگ کوئہ ہونا چاہیے یہ کیونکر لگا) عرض کی میں نے ایک عورت سے نکاح کیا ہے (اس کے بدن سے یہ زردی چھوٹ کر لگ گئی) فرمایا اللہ تعالیٰ تمہارے لیے مبارک کرے تم ولیمہ کرو اگر چاہیکے بکری سے۔

(بخاری و مسلم)

حضرت بریدہ بن حصیب رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ جب حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا سے نکاح کیا تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: شادی (اور ایک روایت میں ہے شادیوں) کے لیے ولیمہ ضروری ہے۔

(متدرک، حاکم، طبرانی، طحاوی)

### ولیمہ میں سادگی:

حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جیسا اُم المؤمنین حضرت زینب رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے نکاح پر ولیمہ کیا ایسا ولیمہ ازاوج مطہرات میں سے کسی کا نہیں کیا۔ ایک بکری سے ولیمہ کیا یعنی تمام ولیموں میں یہ بہت بڑا ولیمہ تھا کہ ایک پوری بکری کا گوشت پکا تھا۔ دوسری روایت انہیں سے ہے کہ اُم المؤمنین حضرت

زینب بنت جحش رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے زاف کے بعد جو ولیمہ کیا تھا لوگوں کو پیٹ بھر دیتی گوشت کھلایا تھا۔

(بخاری و مسلم)

### دعوت ولیمہ میں جانے کا حکم:

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اکھانا ولیمہ کا کھانا ہے جس میں مالدار لوگ بلائے جاتے اور فقراء چھوڑ دیے جاتے ہیں اور جس نے دعوت کو ترک کیا (یعنی بلا سبب انکار کر دیا) اس نے اللہ و رسول کی نافرمانی کی۔ ایک روایت میں ہے ولیمہ کا کھانا برا کھانا ہے کہ جو اس میں آتا ہے اسے منع کرتا ہے اور اس کو بلا یا جاتا ہے جو انکار کرتا ہے اور جس نے دعوت قبول نہیں کی اس نے اللہ و رسول کی نافرمانی کی (بخاری و مسلم) اور فرمایا جس کو دعوت دی گئی اور اس نے قبول نہ کی اس نے اللہ و رسول کی نافرمانی کی اور بغیر بلائے گیا تو چور ہو کر گھسا اور غار نگمری کر کے نکلا (ابوداؤد) اور فرمایا (شادیوں میں) پہلے دن کا کھانا حق ہے یعنی ثابت ہے اسے کرنا ہی چاہیے۔

اور دوسرے دن کا کھانا سنت ہے اور تیسرا دن کا کھانا سمعہ ہے (یعنی سنانے اور شہرت کے لیے ہے) جو سنانے کے لیے کوئی کام کرے گا۔ اللہ تعالیٰ اس کو سنائے گا۔ یعنی اس کو سزادے گا (ترمذی) اور فرمایا جب دو شخص دعوت دینے بیک وقت آئیں تو جس کا دروازہ تمہارے دروازہ سے قریب ہوا کی دعوت قبول کرو اور اگر ایک پہلے آتا تو جو پہلے آیا اس کی قبول کرو۔ (احمد و ابو داؤد)

ولیمہ کا سب سے اہم مقصد نکاح کی تشبیہ اور دوستوں، عزیزوں کا سہاگ کے موقع پر جمع ہونا ہے۔ تاکہ سب کا دل خوش ہو۔ لہن اور دو لہن کے ساتھ کوئی حسن سلوک سے پیش آئے۔ انہیں مبارکبادی جائے تاکہ آپس میں الفت اور محبت پیدا ہو اس شارع علیہ السلام کا خصوصی مقصد یہی ہے۔

اس لیے جس کی کو ولیمہ کی دعوت دی جائے، اسے چاہیے کہ دعوت سے پچھے نہ

پہنچ ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما نے کھانے کی دعوت فرمائی۔ حاضرین میں سے ایک شخص نے کہا۔ میری طرف سے معدرت! حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے فرمایا، تمہاری معدرت قبول نہیں ہوگی، چلو انہوں!

چونکہ دعوت ولیمہ سنت ہے اور ولیمہ یہ ہے کہ شب زفاف کی صبح کو اپنے دوست احباب عزیز واقارب اور محلہ کے لوگوں کی حسب استطاعت ضیافت کرے اور اس کے لیے جانور ذبح کرنا اور کھانا تیار کرنا جائز ہے اور جو لوگ بلاۓ جائیں ان کو جانا چاہیے کہ ان کا جانا اس کے لیے خوبی و مسرت کا باعث ہوگا۔ ولیمہ میں جس شخص کو بلایا جائے اس کو جانا سنت ہے یا واجب، علماء کے دونوں قول ہیں۔ بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ اجابت سنت مذکوہ ہے ولیمہ کے سوا دوسری دعوتوں میں بھی جانا افضل ہے اور یہ شخص اگر روزہ دار نہ ہو تو کھانا افضل ہے کہ اپنے مسلم بھائی کی خوشی میں شرکت اور اس کا دل خوش کرنا ہے اور روزہ دار ہو جب بھی جائے اور صاحب خانہ کے لیے دعا کرے اور ولیمہ کے سوا دوسری دعوتوں کا بھی یہی حکم ہے کہ روزہ دار نہ ہو تو کھانے ورنہ اس کے لیے دعا کرے (علمگیری روالمختار) مسئلہ دعوت ولیمہ کا یہ حکم جو بیان کیا گیا ہے اس وقت ہے کہ دعوت کرنے والوں کا مقصود ادائے سنت ہو اور اگر مقصود تفاخر ہو یا یہ کہ میری واہ واہ ہو گی جیسا کہ اس زمانہ میں اکثر یہی دیکھا جاتا ہے تو ایسی دعوتوں میں نہ شریک ہونا بہتر ہے۔ خصوصاً اہل علم کو ایسی جگہ نہ جانا چاہیے۔ (روالمختار)

### زیادہ تکلف نہ کرو:

ولیمہ کے پکوان میں زیادہ تکلف سے کام نہیں لینا چاہیے بلکہ جو بھی آسانی سے میسر ہو اپنی استطاعت کے مطابق مہیا کر کے کھانے کا اہتمام کرنا چاہیے اور اس بات کی بھی اجازت ہے کہ ولیمہ کسی بھی قسم کے کھانے کا ہو اس میں کوئی حرج نہیں اور کوئی پابندی نہیں کہ ولیمہ کے کھانے میں گوشت اور روٹی ہونا ہی ضروری ہے۔ اس بارے میں بھی حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا اسوہ حسنہ ہمارے لیے بہترین نمونہ ہے کہ جب حضور صلی اللہ

علیہ وسلم نے ان سے (یعنی ام المؤمنین حضرت صفیہ بنت حبیبی رضی اللہ عنہما سے) خطوت فرمائی۔ پھر ایک چھوٹے سے دستر خوان پر مالیدہ بنوایا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، پاس پڑوس والوں کو بلا لو! صفیہ رضی اللہ عنہما سے نکاح کے موقع پر یہی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ولیدہ تھا۔

(بخاری، مسلم)

مالیدہ، بھجو، پنیر اور گھنی سے ملا کر بنایا جاتا ہے۔ کبھی پنیر کی جگہ آنایاروٹی کے چھوٹے چھوٹے نکٹڑے ڈالے جاتے ہیں یہ وہ چیزیں ہیں جو کسی تکلف کے بغیر حاضر کی جاسکتی ہیں۔ ان کے اندر جھوٹی ریا کاری اور دکھاو اُنہیں ہوتا آج کے معашہ میں ولیمہ کی دعوت کے لیے اتنا تکلف کیا جاتا ہے جس سے گھر کے گھر بر باد ہوتے ہیں۔ قرض میں گردن تک ذوب جاتے ہیں اور میاں بیوی کی زندگی جس سے تباہ و بر باد ہو کر رہ جاتی ہے۔

### نمود و نمائش اور ولیمہ کا غیر مسنون طریقہ:

ولیمہ کی دعوت سنت مطہرہ کے مطابق ہونی چاہیے اس میں نمود و نمائش اور روپے پیسے کا اسراف، بے جا فضول خرچی نہیں ہونی چاہیے۔

غوث اعظم حضرت سید عبد القادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ جو شخص نام نمود و طلب شہرت کے لیے کھانا کھلائے اس کی دعوت قبول نہ کرو، اور فرمایا دیدار اور عالم دین کے لیے یہ بات نہایت ہی مکروہ ہے کہ وہ کسی کی دعوت جھبٹ قبول کر لیں یہ حریص کی علامت ہے، نہ کہ عالم دین کی شان، اور دعوت ولیمہ میں فضول خرچی کوختی سے منع فرمایا۔

(حوالہ غنیمتہ ص ۸۹ و احیاء)

دن بدن ولیمہ کی تقریب میں اس قدر نمود و نمائش کا اہتمام بڑھتا جا رہا ہے کہ سفید پوش آدمی جو کہ لپا اور سچا مسلمان ہے دلکھ دیکھ کر جiran ہو رہا ہے کہ لوگوں نے ایک سنت عمل کو کس قدر مشکل اور غیر مسنون بنادیا ہے ذرا غور کیجئے کہ پہلے ولیمہ میں صرف دو ہالوگوں کو سلام اور مصافحہ کرتا تھا، اور آج کے ماذر ان دور میں دو ہلہامیاں کے ساتھ دہن ہی کھڑی رہتی

ہے اور مسکرا کر دوسروں کے دلوں پر جلیاں گرتی رہتی ہے، نہ عورت کو شرم ہے نہ حیا، نہ جاپ ہے نہ خوف خدا، اور کوئی بھی نوک نہیں زہا، بلکہ سب مزے لے رہے ہیں، جبکہ اسلام میں اس طرح کا اختلاط گناہ ہے لیکن مرد و عورت سب مل کر دنیا کے انسانوں کو خوش کرنے اور ان کی نظروں میں اچھے بننے کے لیے خدا اور رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کو ناراض کر رہے ہیں، اور ان کے احکام کو نظر انداز کر رہے ہیں۔

حضرت سالم بن عبد اللہ کہتے ہیں میرے والد کی زندگی میں میری شادی ہوئی، میرے والد نے لوگوں کو دعوت دی، حضرت ابوالیوب مدعیٰ میں شامل تھے۔ گھر والوں نے دیواروں کو سبز چادروں سے ڈھانپ رکھا تھا۔ اتنے میں ابوالیوب داخل ہوئے، انہوں نے مجھے کھڑا ہوا پایا، گھر میں جھاناکا تو پورا گھر سبز چادروں سے ڈھکا ہوا دیکھا، آپ نے فرمایا اللہ کے بندے! کیا تم دیواروں کو بھی ڈھانپتے ہو؟ پھر فرمایا، کچھ لوگوں کے بارے میں مجھے ڈھر رہے کہ عورتیں ان پر غالب ہیں گی۔ لیکن تمہارے بارے میں مجھے یہ اندیشہ نہ تھا کہ تم بھی انہی لوگوں میں ہو گے۔ پھر فرمایا، میں تمہارا کھانا نہیں کھاؤں گا، نہ تمہارے گھر میں آؤں گا۔ یہ فرمایا اور گھر سے نکل گئے۔

یاد رکھیئے کہ دعوت میں جانا اس وقت سنت ہے جب معلوم ہو کہ وہاں گانا جانا ہو ولعب نہیں ہے اور اگر معلوم ہے کہ یہ خرافات وہاں ہیں تو نہ جائے۔ جانے کے بعد معلوم ہوا کہ وہاں لغویات ہیں اگر وہاں یہ چیزیں ہوں تو واپس آئے اور اگر مکان کے دوسرے حصہ میں ہیں جس جگہ کھانا کھلایا جاتا ہے وہاں نہیں تو وہاں بیٹھ سکتا ہے اور کھا سکتا ہے پھر اگر یہ شخص ان لوگوں کو روک سکتا ہے تو روک دے اور اس کی قدرت اسے نہ ہو تو صبر کرے یہ اس صورت میں ہے کہ یہ شخص نہ ہی پیشوونہ ہو اور اگر مقتدی و پیشوادہ موشاہ علامہ مشائخ یہ اگر نہ روک سکتے ہوں تو وہاں سے چلے جائیں نہ وہاں بیٹھیں نہ کھانا کھائیں اور اگر پہلے ہی سے یہ معلوم ہو کہ وہاں یہ چیزیں ہیں تو مقتدی ہو یا نہ ہو کسی کو جانا جائز نہیں اگرچہ خاص اس حصہ مکان میں یہ چیزیں نہ ہوں بلکہ دوسرے حصہ میں ہوں (ہدایہ در مقدار و بہار) مسئلہ۔ اگر وہاں ہو ولعب ہو اور یہ شخص جانتا ہے کہ میرے جانے سے یہ چیزیں بند ہو جائیں گی تو اس کو

اس نیت سے جانا چاہیے کہ اس کے جانے سے منکرات شرعیہ روک دیئے جائیں گے اور اگر معلوم ہے کہ وہاں نہ جانے سے ان لوگوں کو نصیحت ہوگی اور ایسے موقع پر یہ حرکتیں نہ کریں گے کیونکہ وہ لوگ اس کی شرکت کو ضروری جانتے ہیں اور جب یہ معلوم ہو گا کہ اگر شادیوں اور تقریبوں میں یہ چیزیں ہوں گی تو وہ شخص شریک نہ ہو گا تو اس پر لازم ہے کہ وہاں نہ جائے تاکہ لوگوں کو عبرت ہو اور ایسی حرکتیں نہ کریں۔ (علیگیری و بہار)

## بیوی کے حقوق

اللہ تعالیٰ نے جس طرح مردوں کے کچھ حقوق عورتوں پر لازم فرمائے ہیں۔ اسی طرح عورتوں کے بھی کچھ حقوق مردوں پر لازم ظہر ادیے ہیں جن کا ادا کرنا مردوں پر فرض ہے چنانچہ قرآن مجید میں ہے:

**وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ.**

یعنی عورتوں کے مردوں کے اور اسی طرح کچھ حقوق ہیں جس طرح مردوں کے عورتوں پر اچھے برداشت کے ساتھ۔

اسی طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:

”تم میں سے اچھے لوگ وہ ہیں جو عورتوں کے ساتھ اچھی طرح پیش آئیں۔“ (مخلوکۃ شریف جلد ۲ ص ۲۸۰ مجتبائی)

اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ بھی فرمان ہے کہ:

”تم لوگوں کو عورتوں کے بارے میں وصیت کرتا ہوں لہذا تم لوگ میری وصیت قبول کرو۔“ (مخلوکۃ شریف جلد ۲ ص ۲۸۰ مجتبائی)

ایک اور حدیث شریف میں یہ بھی ہے کہ:

”کوئی مومن مرد کسی مومنہ عورت سے لفظ وحد اور لفڑت نہ رکھ کیونکہ اگر عورت کی کوئی عادت بُری معلوم ہوتی ہو تو اس کی کوئی دوسری عادت پسندیدہ بھی ہوگی۔“ (مخلوکۃ شریف جلد ۲ ص ۲۸۰ مجتبائی)

حدیث کا مطلب یہ ہے کہ ایسا نہیں ہو گا کہ کسی عورت کی تمام عادتوں خراب ہی ہوں بلکہ اس میں کچھ اچھی بُری ہر قسم کی عادتوں ہوں گی تو مرد کو چاہیے کہ عورت کی صرف خراب عادتوں ہی کو نہ دیکھتا ہے بلکہ خراب عادتوں سے نظر پھیر کر اس کی اچھی عادتوں کو بھی دیکھا کرے۔ بہر حال اللہ اور رسول نے عورتوں کے کچھ حقوق مردوں کے اوپر لازم قرار دے دیے ہیں۔ لہذا ہر مرد پر ضروری ہے کہ نیچے لکھی ہوئی ہدایات پر عمل کرتا رہے ورنہ خدا کے دربار میں بہت بڑا گنہگار ہو گا اور برادری سماج کی نظروں میں ہر دم ذلیل و خوار ہو گا۔

### نان و نفقة کا انتظام کرنا

ہر شوہر کے اوپر اس کی بیوی کا یہ حق فرض ہے کہ وہ اپنی بیوی کے کھانے پینے اور رہنے اور دوسری ضروریات زندگی کا اپنی حیثیت کے مطابق اور اپنی طاقت بہر انظام کرے اور ہر وقت اس کا خیال رکھے کہ یہ اللہ کی بندی میرے نکاح کے بندھن میں بندگی ہوئی ہے اور یا پس ماں باپ، بھائی، بہن اور تمام عزیز واقرب سے جدا ہو کر صرف میری ہو کر رہ گئی ہے اور میری زندگی کے دھکے میں برابر کی شریک بن گئی ہے۔ اس لیے اس کی زندگی کی تمام ضروریات کا انتظام کرنا میرا فرض ہے۔ یاد رکھو کہ جو مرد اپنی لاپرواں سے اپنی بیویوں کے نان نفقہ اور اخراجات زندگی کا انتظام نہیں کرتے وہ بہت بڑے گنہگار حقوق العباد میں گرفتار اور تھریخار و غذاب نار کے سزاوار ہیں۔

### اہل و عیال پر خرج کرنے کا اجر:

بہت سی احادیث مبارکہ میں اپنے اہل و عیال پر خرج کرنے کے ثواب کا تذکرہ ملتا ہے سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا فرمان ہے۔

ایک وہ دینار، جس کو تم نے اللہ کی راہ میں خرج کیا۔ ایک وہ دینار جسے تم نے کسی مسکین پر خیرات کیا اور ایک وہ دینار جسے تم نے اپنے اہل و عیال پر خرج کیا۔ ان میں سب سے زیادہ اجر و ثواب کا باعث وہ دینار ہے، جسے تم نے اپنے اہل و عیال پر خرج کیا ہے۔  
(مسلم)

- جس سرمایہ کو تم اللہ کی خوشودی حاصل کرنے کے لیے خرچ کرو گے، اس پر تمہیں اجر ملے گا۔ یہاں تک کہ جس رقمہ کو تم اپنی الہیہ کے منہ میں ڈالو گے (اس پر بھی تمہیں اجر ملے گا)۔
- جب آدمی اپنے اہل و عیال پر خرج کرتا ہے اور اس سے ثواب کی امید رکھتا ہے، تو وہ اس کے لیے صدقہ ہو جاتا ہے۔ (بخاری، مسلم، ترمذی، نسائی)
- تم جو کچھ اپنی خور و نوش پر خرج کرو گے وہ بھی صدقہ ہے، جو اپنی اولاد کو کھلاو پلاو گے وہ بھی صدقہ ہے اور جو کچھ تم اپنی الہیہ کو کھلاو گے وہ بھی صدقہ ہے۔ (متندرک، حاکم) شوہر کے فرائض میں یہ بات بھی شامل ہے کہ جو کچھ عورت پر خرج کرے اس کو بخش دے اور زبان نہ ہلائے تاکہ وہ شرمندہ نہ ہو۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جنت میں احسان جتلانے والا، بخیل اور دھوکہ باز داخل نہ ہوگا (بحوالہ مشکوٰۃ شریف جلد اح ۱۸۱۲) واضح ہو کہ اخراجات کے سلسلے میں شریعت کا یہ حکم ہے کہ نہ تنگی کی جائے اور ن فضول خرچی سے کام لیا جائے بلکہ میانہ روی اختیار کی جائے، چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ ”كُلُّوا وَاشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا“ (القرآن سورۃ اعراف پ ۲۸ آیت ۳) یعنی اے ایمان والو! کھاؤ پیو، مگر حد سے مت نکلو کیونکہ اللہ پاک حد سے آگے بڑھنے والوں کو یعنی فضول خرچی کرنے والوں کو پسند نہیں فرماتے، ایک اور جگہ ارشاد فرمایا۔

**إِنَّ الْمُبَدِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيْطَنِ.**

(القرآن سورہ بنی اسرائیل پ ۱۵)

یعنی بے شک فضول خرچی کرنے والے شیطان کے بھائی ہیں۔

مرد کو چاہیے کہ نفقة کی فراخی رکھے، عورت کو بھوکا نہ مارے، اور نہ تنگ رکھے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص اپنی عورت کے نفقة میں فراخی کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کو قیامت کے روز غفرنی کر دے گا، اور بہشت میں حضرت ابراہیم خلیل اللہ

(متفق علیہ)

رفاقت عنایت فرمائے گا۔

حضرت امام غزالیؒ فرماتے ہیں کہ بیوی پچوں کا فکر کرنا اور ان کے راحت و آرام کے لیے جدوجہد کرنا را خدا میں جہاد کرنے کے باہر ہے، حلال رزق کے لیے جدوجہد کرنا اور دین کی طرف رہنمائی کی کوشش کرنا ہر شہر پر فرض ہے۔ (بحوالہ احیاء جلد ۲ ص ۷۷)

اخراجات کے سلسلے میں یہ پات پیش نظر ہنی چاہیے کہ بیویوں پر خرچ کرنے والا مال بھی راہ خدا میں خرچ کیے جانے والے مال کی طرح اجر و ثواب کا باعث ہوتا ہے۔

حدیث: حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:

ما انفق الرجل على اهله فهو صدقة وان الرجل في  
نفقة امرأته يدرك درجة الغازى.

یعنی جو شخص اپنے اہل و عیال پر خرچ کرے گا پس وہ صدقہ ہے اللہ کے ہاں سے اس کا ثواب ضرور ملے گا، اور یقیناً ایسا شخص ایک غازی کا ثواب پائے گا۔ (بحوالہ تبہی وغیرہ)  
نَانَ وَنِقْمَةَ كَيْدِيْنِيْكِيْ مِنْ كَنْجُوسِيْ نَزَكَرَے:

خاوند کو چاہیے کہ وہ اپنے اہل و عیال کی ضروریات کا اس حد تک خیال رکھے کہ جو گھر یا لازمی ضروریات ہیں کم از کم وہ تو آسانی سے پوری ہو جائیں اس معاملے میں کنجوں سے کام نہ لے اور نہ ہی اس قدر اسراف کرے کہ فضول خرچی کے زمرے میں آجائے بلکہ اعتدال اختیار کرے اس ضمن میں قرآن حکیم میں ارشاد ہوتا ہے۔

**وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ  
ذَلِكَ قَوَاماً**

ترجمہ: ”اور وہ لوگ، کہ جب خرچ کرتے ہیں، تو نہ بجا اڑاتے ہیں اور نہ بیکی کرتے ہیں، بلکہ اعتدال کے ساتھ۔ (نہ ضرورت سے زیادہ نہ کم)  
حدیث پاک میں آتا ہے کہ:

روزانہ جب اللہ کے بندے صح کے وقت اٹھتے ہیں، تو دو فرشتے (آسمان سے) اترتے ہیں۔ ایک کہتا ہے، الہی تینی کو عوض عطا فرماء، دوسرا کہتا ہے، الہی کنجوں کا مال ہلاک کر! (بخاری، مسلم، وغیرہ)  
آدمی جتنے کا زیر بار ہوتا ہے، اللہ کی طرف سے اتنی ہی امداد آتی ہے اور جنہی بڑی مصیبت آتی ہے، اتنی ہی صبر کی توفیق ملتی ہے۔ (بزار)

حضرت انسؓ فرماتے ہیں، کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم عورتوں اور پچوں پر بہت شفیق اور مہربان تھے۔ (مسلم شریف)

شوہر کے فرائض میں یہ بھی داخل ہے، کہ اپنی عورت کو تیرے چوتھے دن حد سے حد ساتویں دن آٹا گوند ہنے، کپڑے دھونے کا سامان دیا کرے، اس میں اس کو بے حد ثواب ملے گا۔

### کنجوں خاوند کے لیے وعید:

ایک دفعہ ایک خاتون جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آئی، اور عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرا شوہر مجھ سے بہت غل کرتا ہے، یہاں تک کہ آٹا گوند ہنے کو بر تن نہیں دیتا، اور میں کوئی کسب اور کوئی ہنر نہیں جانتی جس سے اپنا خرچ اٹھا لوں۔ (مجھے بڑی پریشانی ہو رہی ہے) یہ سن کر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جا تھا پر بہشت حلال ہو گی، اور تیرے شوہر پر دوزخ واجب ہوئی۔ (متفق علیہ)

### بیوی کو خوبصورتی کے کا ثواب:

شوہر کو اگر عطر وغیرہ سے رغبت ہو تو مسنون ہے کہ اپنی عورت کو بھی دے، اپنی عورت کو عطر لگادینا بہت ثواب ہے۔

حدیث شریف میں آیا ہے کہ جو شوہر اپنی عورت کے بدن میں عطر ملتا ہے تو جب تک اس کے بدن میں خوبصورتی ہتی ہے، سو فرشتے شوہر کے حق میں عبادت لکھتے رہتے ہیں،

اور اگر عورت اپنی کمائی سے اپنے آپ عظر لگائے تو صرف اسی کو ثواب ملتا ہے۔

(بحوالہ منداد حمر)

### کنجوس خاوند کے مال سے بلا اجازت خرچ کرنے کا حکم:

حضرت ہند رضی اللہ عنہا، زوجہ ابوسفیان رضی اللہ عنہ کہتی ہیں:

یار رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) ابوسفیان بخل آدمی ہیں، وہ مجھے اتنا نہیں دیتے، جو میرے اور میرے بچے کے لیے کافی ہو۔ سوائے اس کے جسے میں ان کی علمی میں لے لوں (تب میرے لیے کافی ہوتا ہے) فرمایا درستور کے مطابق جو تمہارے اور تمہارے بچے کے لیے کافی ہو سکے، اتنا بلا اجازت لے سکتی ہے۔ (بخاری، وغیرہ۔)

حدیث کا مفہوم یہ ہے کہ اشد ضروری چیز خاوند سے بغیر پوچھنے لینے کی اجازت ہے جس کے بغیر کوئی چارہ نہ ہو۔ مرد کی بخلی کا ذرا کیا تو ایک لطفہ یاد آگیا۔ کہتے ہیں کہ ایک عورت اپنے شوہر سے گھلڑا کر رہی تھی۔ کیونکہ وہ خرچ میں حد سے زیادہ سنگی کرتا تھا۔ عورت نے کہا۔ اللہ کی قسم! چوہے بھی صرف دلن کی محبت کے سبب اس گھر میں پڑے ہوئے ہیں، ورنہ انہیں خوارک پڑوں کے گھروں سے مل جاتی ہے۔

شہر کی بخلی اور اخراجات میں خنت گیری کا مناسب حال واقعہ ایک وہ ہے جس کو علامہ امام ابن الجوزی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب "الاذکیاء" میں لکھا ہے، کہ: حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ اور ایک دوسرے عرب نوجوان کا ملکی کا پیغام ایک وقت میں ایک عورت کے پاس پہنچا۔ نوجوان خوبصورت تھا۔ عورت نے دونوں کو طلب کیا اور کہا، تم دونوں نے ملکی کا پیغام بھیجا ہے، لہذا میں نے اور دیکھنے بغیر کسی کو کوئی جواب نہیں دوں گی! اس لیے اگر چاہو تو فلاں وقت حاضر ہو! دونوں ملکیت مقرر وقت پر آئے۔ عورت نے دونوں کو ایسی جگہ بٹھایا تھاں سے انہیں دیکھنے تھی اور ان کی باقی سن سکتی تھی۔ حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ کی نظر نوجوان پر پڑی اور یقین کر لیا کہ عورت اسی نوجوان کو پسند کرے گی۔

آخر آپ کو ایک تدبیر سمجھی۔ آپ نوجوان کی طرف مڑے اور اس سے کہا، تم

حسن و جمال اور قوت گویائی سے مالا مال ہو، کیا اس کے سوا بھی تمہارے پاس کچھ ہے؟ اس نے کہا ہاں! پھر اس نے اپنی مزید کچھ خوبیاں گنوائیں اور خاموش ہو گیا۔ حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ نے کہا، حساب کتاب کیسا رکھتے ہو؟ اس نے کہا میں اپنے حساب میں کوئی چیز باقی نہیں رہنے دیتا اور جو رائی کے برابر بھی کوئی چیز نک رہتی ہے، تو میں اسے بھی وصول کر لیتا ہوں۔ حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ نے کہا۔ لیکن میرا حال یہ ہے کہ میں تھیلی گھر کے کونے میں رکھ چھوڑتا ہوں اور گھروں اے جس قدر چاہتے ہیں، خرچ کرتے ہیں اور جب مزید روپیہ طلب کرتے ہیں، تب مجھے پتہ چلتا ہے کہ پہلی رقم ختم ہو گئی ہے۔ عورت نے (اپنے دل میں) کہا اللہ کی قسم حساب کتاب نہ لینے والا یہ بوڑھا اس نوجوان سے بہتر ہے، جو رائی برابر چیز بھی چھوڑ نے کا نام نہ لے۔ اس کے بعد اس نے حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ سے شادی کر لی۔

### اہل و عیال کے لیے کمائی کرنا مرد کے ذمہ ہے:

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کفی بالمرات انما ان تضییع من یقوت یعنی کافی ہے مرد کو اسی قدر گناہ یہ کہ ضائع کر دے ان کو جن کا کھانا ان کے ذمہ ہے، یعنی اہل و عیال، ایک اور حدیث میں آیا ہے کہ جو کوئی اپنے اہل و عیال سے پریشانی و تنگ دتی کی وجہ سے بھاگے اس کی عبادت قبول نہیں کی جاتی۔ (طریقی)

واضح ہوا ہے ضعیف و ناتوان والدین و نیکی و مجبور بچوں پر خرچ کرنے کے سلسلے میں یہ بات شوہر پر بڑی اہم اور واجب ہے، کہ حلال ذرائع آمدی کو اختیار کرے، اس میں کسی قسم کی کوتاہی و بیکنی نہ کرے اور نہ لی لا پر والی بر تے، اخراجات زیادہ ہو جائیں تو دوسری جائزہ تدا اپر اختیار کرے، ناجائز ذرائع کسی حالت میں اختیار نہ کرے، خواہ حلال ذریعہ سے کھانے کوئیک اور چنی ہی کیوں نہ نصیب ہو، کیونکہ حرام کمائی نیک اعمال کو اس طرح بر باد کر دیتی ہے، جس طرح آگ لکڑی کو کھا جاتی ہے، اور حرام کمائی یہ دین کی تباہی، اور عقبنی میں اپنی اور اپنے اہل و عیال وغیرہ کی بر بادی و نرسوانی کی جڑ ہے۔ اس لیے خداوند کو وہ حلال کمائی و حلال ذرائع کی درخواست رکھیں اور خود بھی اس کے لیے جد و جہد کریں۔

یہ بھی نہیں ہو سکتا کہ آپ خدا سے حلال ذرائع مانگیں اور وہ حرام راستے آپ کے لیے آسان کر دے۔ آپ آخرت کی تڑپ مانگیں اور وہ آپ کو دنیا کی محنت میں ڈال دے، آپ حق پرستی مانگیں اور وہ آپ کو باطل پرستی کی کوٹھڑی میں بند کر دے۔

حضرت عمر فاروقؓ کی ہدایت ان باتوں کی بہترین تصحیر کرتی ہے حضرت عمر فاروقؓ رضی اللہ عنہ کا ارشاد ہے کہ یہ ہرگز مناسب نہیں ہے کہ کوئی شخص طلب رزق کے لیے ہاتھ پر چلائے بغیر یہ دعا کرتا رہے کہ اے اللہ مجھے رزق عطا کرائے معلوم ہونا چاہیے کہ آسمان سے سونا چاندی نہیں برستا، حضرت زید ابن مسلمہ اپنی زمین میں شجر کاری کر رہے تھے، حضرت عمر فاروقؓ رضی اللہ عنہ کا ادھر سے گزر ہوا تو یہ حال دیکھ کر فرمایا کہ زید اپنے دین کی حفاظت کرو اور لوگوں سے پے نیاز ہونے کے لیے یہ بہترین کام ہے جس میں تم مشغول ہو۔

(بجواہ احیاء جلد ۲ ص ۱۵۸)

ایک مرفوع حدیث میں ہے کہ قیامت کے روز بندے کو میران اعمال کے سامنے کھڑا کیا جائے گا اس کے پاس پہاڑوں کے بر اینکیاں ہوں گی اس سے اہل خانہ کی دیکھ بھال اور ان کے حقوق کی ادائیگی کے متعلق سوالات یہے جائیں گے، اسی ضمن میں اس سے مال کے سلسلے میں بھی باز پرس کی جائے گی کہ کہاں سے حاصل کر کے اپنے اہل و عیال کو کھلایا؟ اور کس جگہ خرچ کیا؟ اس سے مال کے سلسلے میں جو مطالبات اس پر ہوں گے وہ اس کی تمام نیکیوں پر حاوی ہو جائیں گے، یہاں تک کہ ایک تینکی بھی باقی نہ رہے گی۔ اس وقت فرشتے کہیں گے، یہ وہ شخص ہے کہ اس کے اہل و عیال نے اس کی نیکیوں کو کھایا، اور وہ اس کے تمام افعال حسنہ کھا گئے، قیامت کے دن سب سے پہلے جو لوگ آکر آدمی سے پیش گئے وہ اس کے اہل و عیال ہوں گے، وہ لوگ اسے باری تعالیٰ کے سامنے پیش کریں گے، اور عرض کریں گے یا اللہ یہ وہ شخص ہے جس نے ہمیں اندر ہیرے میں رکھا، اور حرام غذاء سے ہمارا پیٹ بھرا، اس سے ہمارا بدل لے، پناہ پچاس شخص سے بدل لیا جائے گا۔ (احیاء جلد ۲ ص ۸۲)

حدیث: حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

نے فرمایا "لا یلقى الله احد بذنب اعظم من جهالتہ اهلہ" یعنی اللہ تعالیٰ کے سامنے کوئی شخص اپنے اہل و عیال کو جاہل رکھنے اور برائی و بد اعمالیوں میں چھوٹ دینے کے گناہ سے بڑھ کر کوئی گناہ لے کر نہیں جائے گا۔ (بجواہ مندرجہ)

حدیث: ایک روایت میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو شخص گناہ کے ذریعے مال حاصل کرے پھر اس مال سے صدر حمی کرے یا صدقہ میں دے دے یا اللہ کی راہ میں خرچ کر دے یا اہل و عیال کا خرچ اٹھائے اللہ تعالیٰ ان سب کو جمع کر کے دوزخ میں ڈال دے گا۔ تھہارا بہترین دین تقویٰ ہے۔ (احیاء العلوم۔ جلد ۲ قسط ۲ ص ۲۹۹)

اہل و عیال کے لیے جدوجہد کرنا اثواب ہے:

حضرت کعب بن عجرہ رضی اللہ عنہ سے منقول ہے، فرماتے ہیں:

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے سے ایک شخص گزار صحابہؓ نے اس کی توہانی، چستی اور سرگرمی دیکھی، تو عرض کیا۔ اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ش اس کی یہ سرگرمی سب اللہ کی راہ میں ہوتی۔ آپ نے فرمایا، اگر یہ اپنے چھوٹے بچوں کے لیے، دوڑ دھوپ کر رہا ہے، تو وہ اللہ کی راہ میں ہے اور اگر ریا کاری اور ناتام و نعمود کے لیے بھاگ دوڑ کر رہا ہے، تو وہ شیطان کے لیے ہے۔ (طریقی)

ایک روایت میں آیا ہے کہ ایک دن سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے اصحاب کے ساتھ تشریف فرماتھے کہ اچانک ان کی نظر ایک یحیم شحیم اور ہٹے کے جوان پر پڑی جو طلب معاش کے لیے محنت کرنے میں مصروف تھا، بعض صحابہؓ نے کہا افسوس! یہ جوان اس کام میں مشغول ہے کاش! اس کی جوانی اور طاقت راہ خدا میں کام آتی، یہ سن کر سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ایسا مت کہا اگر یہ شخص دست طلب دراز کرنے کی ذلت سے بچنے کے لیے اور لوگوں سے بے نیاز ہونے کے لیے محنت کر رہا ہے تو یہ شخص راہ خدا میں ہے اور اگر یہ شخص اپنے ضعیف و ناتوان والدین اور بے کس و مجبور بچوں کے لیے محنت میں مصروف ہے تو یہ شخص راہ جہاد میں ہے، ہاں اگر وہ مال و منال کی کثرت اور دوسروں پر

مغافرہ کے لیے مخت کر رہا ہے تو یہ شخص راہ خدا میں نہیں۔ بلکہ راہ شیطان میں ہے۔

(بحوالہ احیاء ج ۲ ص ۱۵۵)

کہتے ہیں کہ ایک دفعہ امام اوزاعی رحمۃ اللہ علیہ کی ملاقات حضرت ابراہیم ابن ادہم رحمۃ اللہ علیہ سے اس حالت میں ہوئی کہ ان کے سر پر لکڑیوں کا ایک گھڑ رکھا ہوا تھا، امام اوزاعی نے کہا کہ اللہ کے نیک بندے! تم کیوں اس قدر مشقت برداشت کرتے ہو، تمہاری کفالت کے لیے تمہارے بھائی کافی ہیں فرمایا! ابو عمر و! طلب حلال کے لیے جو شخص مشقت کا کام کرتا ہے اس کے لیے جنت واجب کرو جاتی ہے، اس لیے تم مجھے لکڑیاں اٹھانے سے مت روکو۔

### ابدال کا عمل:

ایک عالم سے کسی بزرگ نے بطور تدبیث نعمت کہا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے ہر عمل میں سے کچھ نہ کچھ حصہ دیا ہے، یہاں تک کہ مجھے حج کی سعادت بھی میر آئی، جہاد میں بھی شریک ہونے کا موقع ملا، عالم نے کہا یہ سب اعمال اپنی جگہ ہیں لیکن تمہیں ابدال کا عمل درجہ ابھی تک نصیب نہیں ہوا، بزرگ نے پوچھا ابدال کا عمل کیا ہے؟ فرمایا حلال آمد فی کے لیے کام کرنا اور اہل دعیاں کا خرچ اٹھانا۔

سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ انسان کے بعض گناہ ایسے ہیں کہ طلب معاش کی فکر کے سوا کوئی چیزان کا کفارہ نہیں بنتی۔ (بحوالہ احیاء ص ۱۵۳)

حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ ایک مرتبہ حضور انور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”اذا كثرت ذنوب العبد ابتلاه اللہ بهم (العيال) لیکفرها“

یعنی جب بندے کے گناہ زیادہ ہو جاتے ہیں تو اللہ تعالیٰ اسے اولاد کی فکر میں بتلا کر دیتا ہے، تاکہ اس کے گناہوں کا کفارہ ہو جائے۔

(یقظیلت تب ہے جب وہ سبر و تحمل اور شکر سے کام لے)۔ (احمر)

### عورت کا نفقہ مرد کے ذمہ:

مسئلہ: حضرت امام قرطبیؓ فرماتے ہیں، کہ عورت کا جو نفقہ مرد کے ذمہ ہے وہ صرف تین چیزیں ہیں۔ طعام، ۲۔ قیام گاہ، ۳۔ لباس، اس سے زائد جو کچھ شوہر اپنی الہیہ کو دیتا ہے، یا خرچ کرتا ہے وہ سب تبعاع اور احسان ہے واجب نہیں۔ (بحوالہ تفسیر سورہ طہ ص ۱۶۰)

مسئلہ: حضرت قاضی ابو یوسفؓ سے لوگوں نے پوچھا کہ سال بھر میں عورت کے لیے کتنی دفعہ کپڑا بنا دینا لازم ہے، حضرت نے فرمایا کہ غریب کے لیے تین دفعے، اور امیر پر چار مرتبہ، اور صحیح یہ ہے کہ جب بوسیدہ ہو جائے اور بنائے، اور کپڑا اور میانے درجہ کا دینا چاہیے نہ بہت بہت ہی عمداً اور نہ بہت بار کیک اور نہ بہت موٹا۔ (فتاویٰ عالمگیری)

### خاوند اپنی بیوی کا حق صحبت ادا کرتا رہے

عورت کا یہ بھی حق ہے کہ شوہر اس کے بستہ حق ادا کرتا رہے۔ شریعت میں اس کی کوئی حد مقرر نہیں گھر کم سے کم اس تدریتہ ہونا ہی چاہیے کہ عورت کی خواہش پوری ہو جایا کرے اور وہ ادھر ادھر تاک جھاٹک نہ کرے جو مرد شادی کر کے بیویوں سے الگ تھلک رہتے ہیں اور عورت کے ساتھ اس کے بستہ حق نہیں ادا کرتے وہ حق العباد لیکن بیوی کے حق میں گرفتار اور بہت بڑے گنہگار ہیں۔ اگر خدا نہ کرے شوہر کسی مجبوری سے اپنی عورت کے اس حق کو ادا نہ کر سکے تو شوہر پر لازم ہے کہ عورت سے اس کے اس حق کو معاف کر لے۔ بیوی کے اس حق کی کتنی اہمیت ہے اس بارے میں حضرت امیر المؤمنین فاروقؑ اعظم رضی اللہ عنہ کا ایک واقعہ بہت زیادہ عبرت خیز و نصحت آمیز ہے۔ مُنقول ہے کہ:

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ ایک رات مدینہ کے کوچوں میں گشت کر رہے تھے۔ ایک عورت پر آپ کا گزر ہوا، جو گھر میں یا اشمار پڑھ رہی تھی۔

تَطَاوَلَ هَذَا الْيَلِ وَأَرَوْ رَجَابَةٌ وَأَرْقَنِي أَنْ لَا ضَجِيجَ الْأَعْبَةِ  
رات بھیگتی چلی گئی اور اس کا سر اور ارزوں مجھے اس چیز نے رفت میں بتلا کر دیا کہ یہاں کوئی شور یا ہنگامہ نہیں جس سے میں دل ہی بہلا سکوں۔

الْأَعْبُدَ طُورًا وَ طُورًا كَانَمَا  
بَدَأْ قَمِرًا فِي ظُلْمَةِ اللَّيلِ حَاجِجَةً  
لِمَحَاجِهِ اس سے ایسے کھیلوں جیسے رات کے اندر ہرے میں بادل کے افت سے چاند کل  
کر آنکھ مچوں کرتا ہے۔

يَسْرِبُهُ مَنْ كَانَ يَلْهُو بِقُرْبِهِ لَطِيفُ الْحَشَالَا يَحْتَوِيهِ أَقَارِبُهُ  
اس سے نزدیک رہ کر جو اس سے کھیتا ہے، اسے خوشی ہوتی ہے۔ زم و نازک پسلیوں  
والا، اس کے خویش واقارب یہاں جمع نہیں ہوتے۔

فَوَاللَّهِ لَوْلَا اللَّهُ لَا شَيْءٌ غَيْرَهُ لَحَرَكَ مِنْ هَذَا السَّرِيرِ جَوَانِيَةً  
اللَّهُكَى قِسْمٌ! اگر اللہ (کا خوف) نہ ہوتا، اس کے علاوہ کچھ نہیں، تو اس چار پائی کے  
پائے کبھی کے مل پکھے ہوتے۔

وَلِكِنْنِي أَخْشَى رَقْبَيَا مُؤَكِّلًا بِإِنْفُسِنَا لَا يَفْتَرُ الدَّهْرَ كَاتِبَةً  
لیکن میں ایک نگران کارے ڈرتی ہوں، جو ہمارے اوپر مسلط ہے۔ کبھی کسی وقت اس  
کا قلمست نہیں پڑتا۔

مَخَافَةُ رَبِّي وَالْحَيَاةِ يَضْدُدُنِي وَأَكْرَامُ بَعْلَى أَنْ تُنَالَ مَرَاتِبُهُ  
نیز پور دگار کا خوف ہے، شرم و حیا سدراء نی ہوئی ہے، تھوہر کی عزت کا پاس و لخاظ  
ہے کہ اس کے مقام تک (نہیں) پہنچا جاسکتا۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کے بارے میں معلوم کیا تو لوگوں نے بتایا کہ یہ  
فلان عورت ہے۔ عرصہ ہواں کا شوہر اللہ کی راہ میں جہاد کے لیے گیا اور اب تک نہیں آیا۔  
آپ نے اس کے شوہر کو لکھا اور بلوا بھیجا۔ پھر آپ ام المومنین حضرت خصہ رضی اللہ عنہا  
کے پاس تشریف لائے اور فرمایا، بیٹی! شوہر کے بغیر عورت کتنے دنوں تک صبر کر سکتی ہے  
؟ انہوں نے کہا، سجان اللہ (جیرت ہے) آپ جیسا (بپ) مجھ میسی (بیٹی) سے یہ سوال  
کرتا ہے؟ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا، اگر عام مسلمانوں کی مصلحت اور مفاد کا مجھے

## اسلامی دولہا

خیال نہ ہوتا تو میں تم سے یہ سوال ہرگز نہیں کرتا۔ انہوں نے کہا، پانچ ماہ یا چھ ماہ! بت  
حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے لوگوں کے لیے جہاد کی مدت میں چھ ماہ (کی رخصت) مقرر  
فرمائی۔ ایک ماہ ان کی آمد میں صرف ہوتا، چار ماہ اقامت میں، پھر ایک ماہ واپسی روانگی  
میں صرف ہوتا۔

### ثواب کی بات:

حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ بعض صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے حضور  
صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا۔ اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! مالدار جو ثواب میں  
آگے بڑھ گئے۔ حالانکہ وہ بھی نمازو یہی پڑھتے ہیں۔ جیسے ہم پڑھتے ہیں، وہ بھی ویسے  
ہی روزے رکھتے ہیں، جیسے اتم رکھتے ہیں اور اپنے فاضل اموال کو خیرات کرتے ہیں۔ آپ  
نے فرمایا، کیا تمہارے لیے اللہ نے ایسی چیزیں نہیں بنا کیں جنہیں تم خیرات کر سکتے ہو؟  
اس لیے سنو! ایک بار سبحان اللہ کہنا صدقہ ہے۔ ایک بار اللہ اکابر کہنا صدقہ ہے۔  
ایک بار لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَہنا صدقہ ہے۔ برائی سے روکنا صدقہ ہے اور تمہاری شرمگاہوں  
کے اندر بھی صدقہ ہے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا۔ کیا ہم میں سے کوئی شہوت پوری کرے تو  
یہ بھی اس کے لیے صدقہ بن سکتا ہے؟ آپ نے فرمایا بتاؤ، اگر اس نے حرام کاری میں اس کو  
استعمال کیا، تو کیا اسے گناہ ہو گا؟ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عرض کیا، کیوں نہیں؟ (آپ  
نے فرمایا) بس اسی طرح حلال موقعہ پر استعمال کرنے سے وہ ماجور ہو گا پھر آنحضرت صلی  
الله علیہ وسلم نے اور چیزوں کے خیرات ہونے کا ذکر فرمایا اور کہا ان سب کے مساوی چاشت  
کی دور کعت ہے۔

مسئلہ: جماع کے بارے میں عورت کا مرد پر حق ہے، اگر مرد کو جماع کا خیال نہ ہو اور عورت  
اپنی خواہش ظاہر کرے تو مرد کو اس کی خواہش پوری کرنا چاہیے، ورنہ عورت بد ظن ہو جائے  
گی۔ کیونکہ عورتوں کی شہوت مردوں سے ننانوے حصہ زیادہ ہے لیکن قدرت نے صبر و حیا کا  
مادہ نسبت مرد کے عورت میں زیادہ رکھا ہے۔  
(حوالہ غنیمیہ ص ۱۳۸)

## اسلامی دولہا

مسئلہ: ایک مرتبہ جماع قضاء "واجب ہے اور دیناتہ" یہ حکم ہے کہ بھی بھی کرتا رہے اور اس کے لیے کوئی حد مقرر نہیں مگر اتنا تو ہو کہ عورت کی نظر اور وہ کی طرف نہ اٹھے اور اتنی کثرت بھی جائز نہیں کہ عورت کو لوقasan پنچے۔  
(درستار و بہار شریعت)

مسئلہ: ایک ہی بیوی ہے مگر خاوند اس کے پاس نہیں رہتا بلکہ نماز روزہ میں لگا رہتا ہے تو عورت خاوند سے مطالبة کر سکتی ہے اور مرد کو حکم دیا جائے گا کہ عورت کے پاس بھی رہا کرے کہ حدیث پاک میں آتا ہے وَإِنَّ لَزُورِ جَكَ عَلَيْكَ حَقًا، تیری بیوی کا تجھ پر حق ہے۔ روز مرہ شب بیداری اور روزے رکھنے میں اس کا حق تلف ہوتا ہے رہا یہ کہ عورت کے پاس رہنے کی کیامیعاد ہے اس کے بارے میں ایک روایت یہ ہے کہ چاردن میں ایک دن عورت کے لیے اور تین دن عبادت کے لیے اور صحیح یہ ہے کہ مرد کو حکم دیا جائے کہ عورت کا بھی خیال رکھے اس کے لیے بھی کچھ وقت دے اور اس کی مقدار خاوند کے تعلق سے ہے۔

(جوہرہ، خانیہ و بہار)

### حضرت ابوالدرداء رضی اللہ عنہ کا واقعہ:

جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت سلیمان رضی اللہ عنہ اور حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ کو بھائی بنادیا تھا۔ (ایک مرتبہ کا ذکر ہے) حضرت سلیمان رضی اللہ عنہ حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ سے ملنے آئے تو ان کی الہیام درداء رضی اللہ عنہا کو کچھ پریشان پایا۔ آپ نے فرمایا، کیا بات ہے میں تمہیں پریشان حال دیکھتا ہوں؟ انہوں نے کہا آپ کے بھائی ابو درداء رات کو اٹھ کر نمازیں پڑھتے ہیں اور دن میں روزے رکھتے ہیں، انھیں دنیا کی حاجت نہیں۔ (یعنی وہ میری طرف توجہیں کرتے۔ لہذا میں بھی دنیا اور دنیا کی چیزوں سے بہرہ و نہیں) کچھ دیر بعد حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ آئے اور انہیں خوش آمدید کہا۔ پھر حضرت سلیمان رضی اللہ عنہ کے آگے کھانا رکھا اور فرمایا، آپ کھائیے میں روزہ سے ہوں۔ حضرت سلیمان رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ میں قسم دے کر کہتا ہوں کہ جب تک آپ نہ کھائیں گے میں بھی نہ کھاؤں گا۔ یہ سن کر حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ نے کھانا کھایا۔ جب رات ہوئی تو حضرت سلیمان رضی اللہ عنہ بھی وہیں سو گئے۔ کچھ رات ہوئی تو حضرت

مسئلہ: شوہر کو چاہیے کہ بیوی سے کم از کم چاردن کے بعد محبت کرے اور ازالہ کے بعد مرد کو کچھ دیر اپنی حالت میں ٹھہرے رہنا چاہیے کیونکہ بعض اوقات عورت کو دیر میں ازالہ ہوتا ہے اب اگر مرد اپنی ضرورت پوری کر کے فوراً ہی ہٹ جائے اور عورت کو تشنیدہنے دے تو یہ بھی باہمی نفرت کا سبب ہے۔  
(احیاء جلد ۲ ص ۱۲۶)

جماع میں چار روز کا حساب یوں ہے کہ عام طور پر کاسہ منی چار روز میں تدرتی طور پر بھر جایا کرتا ہے لیکن ہر ہفتہ یا عشرہ میں بہتری اور ہمینہ میں ایک بار سلامتی ہے، کثرت جماع سے پر ہیزیز کیا کریں، کیونکہ اس صورت میں قوت گرجاتی ہے نیز رعشہ، فالج، اور دیگر بیماری پیدا ہوتی ہے اور بینائی بھی کمزور ہو جاتی ہے، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ "جو شخص اپنی بیوی سے ہر چوتھے دن کے بعد محبت کرتا ہے تو وہ ایسا ہے جیسے راہ خدا میں چہا در کرنے والا۔"  
(اقتباس کتاب نکاح مسلم ج ۱۸ ص ۲۵)

مسئلہ: حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ تم راتوں میں محبت کرنا مکروہ ہے اور اس کے ابتدائی حصہ میں بھی (۱) چاند کی پہلی رات (۲) چاند کی آخری رات (۳) اور چاند کی پندرہ ہوئی رات میں، کیونکہ ان تین راتوں میں محبت کرتے وقت شیطان حاضر ہوتے ہیں اور ان راتوں میں شیطان محبت کیا کرتے ہیں اور اس کے ابتدائی حصہ میں مکروہ یوں ہے کہ ناپاکی کی حالت میں رات بھر سونا ہو گا، اگر جماع کے بعد کھانے پینے کی سخت ضرورت پیش آئے اور عسل میں کوئی دشواری یا کسی قسم کی سخت دقت کا سامنا ہو تو کم از کم وضو کر کے کھانا کھائے، یہ عمل سنت ہے۔ اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی بھی یہی رائے ہے۔  
(کیمیائے سعادت ص ۱۳۹)

مسئلہ: جنابت کی حالت میں اگر کھانے کی ضرورت ہو تو وضو کر کے کھانا چاہیے اور مجبوری کی وجہ سے صرف ہاتھ منہ دھو کر بھی کھانا کھا سکتا ہے جنابت کی حالت میں سر کے بال کٹوانا، زیر ناف بال کاثنا، ناخن تراشنا وغیرہ مکروہ ہے اس لیے کر قیامت کے دن بدن کے تمام اجزاء اس کے پاس آئیں گے، یہ اچھا معلوم نہیں ہوتا کہ وہ اجزاء بدن ناپاکی کی حالت میں آکر ملیں۔  
(عین الہدایہ ج ۸ ص ۲۷ و احیاء ج ۸ ص ۱۲ و ابن ماجہ ج ۱ ص ۹۶ و غنیۃ)

ابودراء رضی اللہ عنہ تجد پڑھنے کے لیے اٹھے۔ حضرت سلیمان نے انہیں منع فرمایا اور کہا ابو دراء خود آپ کا بھی تو آپ پر کچھ حق ہے، آپ کے گھر والوں کا بھی آپ پر حق ہے۔ اس لیے روزے بھی رکھو، کبھی نہ بھی رکھو، نمازیں بھی پڑھو، گھر والوں سے بھی ملوغ غرض بھی حق داروں کو ان کا حق ادا کرو۔ جب صحیح ہوتی تو فرمایا، ہاں اب چاہو تو اٹھ جاؤ۔ وہ اٹھے، دونوں نے وضو کیا، سنتیں پڑھیں، اس کے بعد ابو دراء رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت القدس میں حاضر ہوئے، تاکہ حضرت سلیمان رضی اللہ عنہ کی کہیں ہوتی باشیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے گوش گزار کریں، حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، ہاں ابو دراء سلیمان نے چی کہا۔ خود تمہارا بھی تو تمہارے اوپر حق ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی وہی کہا جو حضرت سلیمان رضی اللہ عنہ نے عرض کیا تھا۔ (ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا، سلیمان نے چی کہا)۔

### بیوی پر تشدید کرنے کی ممانعت

خاوند کو چاہیے کہ وہ اپنی بیوی کو بلا کسی بڑے قصور کے بھی ہرگز ہرگز نہ مارے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کوئی شخص عورت کو اس طرح نہ مارے جس طرح اپنے غلام کو مارتا ہے۔ پھر دوسرے وقت اس سے محبت بھی کرے۔ (مشکلۃ جلد ۲۸۰ ص ۲۸۰)

ہاں البتہ اگر عورت کوئی بڑا قصور کر بیٹھ تو یہ بدله لینے یاد کر دینے کے لیے نہیں بلکہ عورت کی اصلاح اور تنبیہ کی نیت سے شوہر اس کو مار سکتا ہے۔ مگر مارنے میں اس کا پوری طرح دھیان رہے کہ اس کو شدید چوٹ یا زخم نہ پہنچے۔ (قرآن مجید)

فقہ کی کتابوں میں لکھا ہے کہ شوہر اپنی بیوی کو چار باتوں پر سزادے سکتا ہے اور وہ چار باتیں یہ ہیں۔

۱۔ شوہر اپنی بیوی کو بنا، سنگار اور صفائی سترہ ای کا حکم دے لیکن پھر بھی وہ پھوہڑا اور میلی کچلی بانی رہے۔

۲۔ شوہر محبت کرنے کی خواہش کرے اور بیوی بلا اذر شرعی منع کرے۔

- ۳۔ عورت حیض اور جنابت سے غسل نہ کرتی ہو۔
- ۴۔ بلا جنم نماز ترک کرتی ہو۔

ان چار صورتوں میں شوہر کو چاہیے کہ پہلے بیوی کو سمجھائے اگر مان جائے تو بہتر ہے ورنہ ڈرائے دھمکائے اگر اس پر بھی نہ مانے تو اس شرط کے ساتھ مارنے کی اجازت ہے کہ منہ پر نہ مارے اور ایسا سخت نہ مارے کہ بڑی ٹوٹ جائے یا بدن پر زخم ہو جائے۔

شوہر کے فرائض میں یہ داخل ہے کہ شوہر کو چاہیے کہ اپنی عورت کو نجیہہ نہ رکھ، اور نمازو زورہ پر دہ اور طہارت وغیرہ کے سوا کسی کام میں تنبیہ نہ کرے اگر کوئی عورت نمازن پڑھتی ہو، یا خلاف شرع کام کر رہی ہو مرد کو چاہیے کہ وہ زبردستی نماز ادا کرائے، اور اسے خلاف شرع کام کرنے سے روکے، لیکن اس سلسلے میں بدر ترجیح تھی ہوئی چاہیے، جس کی تعلیم قرآن خود دے رہا ہے۔

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَالِّيْتُ تَخَافُونَ نُشُوْرَ هُنَّ فَعِظُوْهُنَّ  
وَاهْجُرُوْهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوْهُنَّ، فَإِنْ أَطْعَنُكُمْ  
فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ۝  
(القرآن سورہ نساء پ ۵)

ترجمہ و تشریح: اللہ جل شانہ کا ارشاد ہے کہ اگر عورتوں کی طرف سے کسی بھی نافرمانی کا صدور ہو یا کسی قسم کی مuchsیت کا اندریشہ ہو تو پہلی تدبیر اصلاح کی یہ ہے کہ زندگی کے ساتھ زبانی نصیحت سے ان کو سمجھاؤ اور اسے باری تعالیٰ کے عذاب اور اپنی ناراضگی اور سزا سے ڈراو، اگر اس میں کامیابی نہ ہو اور دیگر کار آمد ثابت نہ ہوئی ہو تو ان کی اصلاح کا دوسرا درجہ یہ ہے، کہ ان کا بستر اپنے سے الگ کرو مگر ایک ہی گھر میں رہو اور تین راتوں تک یہی معاملہ کرو، تاکہ وہ اس علیحدگی سے شوہر کی ناراضگی کا احساس کر کے اپنے قصور پر متنبہ ہو جائیں، اور اپنے فعل پر نادم ہو جائیں، اگر اس شریفانہ امر و بر تاذ اور تلبیہ سے بھی کامیابی حاصل نہ ہو، اور کوئی اور نفع بخش نتیجہ نہ نکلے تو اسی حالت میں قرآن کی ہدایت یہ ہے کہ تم ان کو اعتدال

کے ساتھ، مناسب انداز سے مارو، اور اسکی مار مارو کہ نہ زیادہ تکلیف پہنچے اور نہ بدن پر اثر پڑے، اور نہ کوئی ہڈی وغیرہ تو ٹے، غرض اتنی بے رحمی سے نہ مارا جائے جس سے بدن پر زخم یا نشان پڑ جائے، اور منہ پر مطلقانہ مارا جائے، مگر یہ خیال رہے کہ یہ حکم جب ہے کہ امر دین کی نصیحت کونہ مانے، اور دنیا کے کاموں کی وجہ سے تنیہہ اور تشدید کی طرح جائز نہیں، اللہ تعالیٰ نے قرآن کی اس مذکورہ بالا آیت کریمہ میں مردوں کو یہ بدایت فرمائی ہے کہ اگر عورت تمہاری مطیع ہو جائے اور خلاف شرع کام کرنے سے باز آجائے تو تم بھی خواہ خواہ ان پر دست درازی کے لیے بہانے تلاش نہ کرو، بلکہ چشم پوشی اور درگزر سے کام لو اور زیادہ بال کی کھال نہ زکالو، اور معمولی معمولی باتوں پر الزام کی راہ تلاش نہ کرو، اور یاد رکھو! یقیناً اور اللہ موجود ہے جو بڑی تدریت و عظمت والا ہے، الہنا نہایت ہی غور و خوض اور تحمل و برداشت سے نکاحی زندگی گزارو، اور صبر و شکر سے کام لو اور یہ بات بخوبی سمجھ لو کہ اللہ تعالیٰ نے عورتوں پر تمہیں کچھ فضیلت و حاکیمت ضرور دی ہے اور خاندان میں تمہیں حاکم و محافظ بھی بنایا ہے، اب اس فضیلت و حاکیمت میں پُر کراس بات کونہ بھول جاؤ کہ اس قادر مطلق کی وسیع قدرت و عظمت تم پر بھی مسلط ہے، اگر تم ظلم و جرم سے کام لو گے اور نا انصافی و ناحق شناختی کرو گے اور اس حاکیمت سے ناجائز فائدہ اٹھاؤ گے تو پھر تم کو بھی ایک علیم و خیر سے سابقہ پڑتا ہے، اور وہاں تمہیں اپنی بے انصافی اور دست درازی اور اپنی بد اعمالیوں کی سزا ضرور جھکلتی پڑے گی۔ اس موجودہ دنیا میں ہر انسان کو چاہیے کہ وہ اپنی حرکات و سکنات اور قیام و قعود کا نگراں رہے، اس میں انسان کی سعادت اور فلاح ہے، مذکورہ آیت کی بدایت پُر عمل کرنے سے گھر کا جھکڑا گھر ہی میں ختم ہو جائے گا، اور عزت و شرافت سب اپنی جگہ باقی رہے گی۔

#### ہلکی مار مارنے کی اجازت:

ایک مرتبہ صحابہؓ نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مرد پر عورت کا کیا حق ہے؟ فرمایا..... مرد پر عورت کا حق یہ ہے کہ جب خود کھائے تو یہوی کو بھی کھلانے جب خود پہنچنے تو یہوی کو بھی پہنانے، اسے یوں نہ کہے کہ خدا تیراچھہ بلکہ دے، جب مارے تو ہلکی مار مارے

اور دوسری ایک روایت میں مزید یہ آیا ہے کہ ”ولا تضرب الوجه“ اس کے منہ پر مت مارو، اگر الگ سونے کی ضرورت پیش آئے تو گھر چھوڑ کر نہ جائے، بلکہ اسی گھر میں رہے۔  
(بکواہ ابو داؤد، نسائی، ابن ماجہ)

اسلام جیسا بیدار مذہب، جب خاوند کو اپنی بیوی کے مارنے کی اجازت دیتا ہے تو اول تو یہ اجازت نادر و نایاب حالات کے ساتھ مخصوص ہوتی ہے۔ ساتھ میں یہ شرط بھی عائد کرتا ہے کہ اسی مارنے ہو جس کا نشان نظر آئے۔ بلکہ بلکہ اور محض علامتی مار ہو اور اس مذہب کو بھی اس وقت بروے کار لائے جب وعظا و نصیحت اور بستر و غیرہ چھوڑ دینا بھی مؤثر ثابت ہو۔

#### دو باتیں:

حضرت اشعث بن قیس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ایک روز میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا مہماں رہا، رات کے وقت کسی بات پر اٹھ کر انہوں نے اپنی اہلیہ کو مارا میں نے دونوں کے درمیان بچاؤ کیا جب وہ اپنے بستر پر لیٹنے لگے، تو مجھ سے فرمایا اے اشعث! میری دو باتیں یاد رکھنا جو کہ میں نے سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم سے سنی ہیں کہ (۱) مرد اگر اپنی اہلیہ کو کسی حق بات پر یا شریعت کے خلاف مارے گا تو اس کے متعلق اس سے کوئی سوال نہ کیا جائے گا۔ (۲) یہ کہ بغیر و تربیٹ نہ سویا کرو۔  
(بکواہ ابن کثیر صفحہ ۲۲ پ ۱۵ ابن ماجہ شریف جلد اص ۲۱۹)

#### قابل غور بات:

بعض مردم اس بہن اور بھائی کے سکھانے پر عورت کے ساتھ زیادتی کرتے ہیں، عورت ایسے مرد کو اپنی حکمت، اپنی عقل، اپنی محبت اور خدمت سے نرم اور مطیع کر سکتی ہے، اس کا خیال بدل سکتی ہے، موقع سے فائدہ اٹھا کر ان لوگوں کی چوری پکڑو سکتی ہے، جو شوہر کو جھوٹی باتیں لگا کر بہکاتے ہیں، عورت کو یاد رکھنا چاہیے کہ جھوٹے ایک نہ دن ایک دن کپڑے جاتے ہیں، چور ایک دن ذیل ہو کر رہتے ہیں، دوسروں کے گھر کو توڑنے والے اپنے گھر کو توٹنے سے ہرگز بچانیں سکتے صبر و برداشت کا مظاہرہ کرنے والی عورت ہمیشہ نہ

چنانچہ حضرت نے اس حکم شرعی کے مطابق (کہ جو شوہر کا حکم نہ مانے اس کو طلاق دے دینی چاہیے) اپنی الہمی کو طلاق دے دی۔

ایک دن آپ کی مجلس وعظ میں کوئی امیرزادی شریک ہوئی اور حضرت کے وعدے سے اس درجہ متاثر ہوئی کے اپنے والدین سے کہہ دیا کہ میر انکاح عبد اللہ بن مبارک سے کر دو، اور والدین نے بھی خوش ہو کر نکاح کر کے لڑکی آپ کے ہمراہ کرو دی، اس کے علاوہ پچاس ہزار دینار بھی لڑکی کو دیئے، پھر عبد اللہ بن مبارک نے خواب میں دیکھا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ تم نے ہماری خوشنودی میں یہوی کو طلاق دے دی تھی نہ کہ اپنے نفس کی خواہش سے، لہذا ہم نے اس سے بہتر تجوہ کو دوسرا یہوی عطا کر دی تاکہ تو جو بی اندازہ کر سکے کہ خدا کو خوش کرنے والے کبھی نقصان میں نہیں رہتے۔ (تذکرہ الاولیا ص ۱۱۶)

مسئلہ: شوہر کو اس بات کا حق حاصل ہے کہ اگر یہوی کی طرف سے کسی دینی معاملے میں کوئی کوتاہی دیکھتے تو اپنی خفیٰ کے اظہار کے لیے دس، بیس دن یا مہینہ بھرتک پاس نہ سوئے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی ایک ماہ کے لیے ازواج مطہرات سے دوری اختیار کر لی تھی۔ (بحوالہ الحیاء العلوم جلد ۲ ص ۱۲۲)

### توجہ طلب بات:

بلاشہ عورتیں صرف نازک ہیں ان کے دل چھوٹے اور نازک ہوتے ہیں عشوہ وادا ان کی فطرت ہے یہ عورت کی فطرت کا خاص ہے کہ بات بات پر ہنسنے اور خوش ہونے والی بھی ہے اور معمولی سی خلاف طبیعت بات پر چاغ پا ہونا بھی جانتی ہے اس لیے مرد کو عورت کے ساتھ حسن سلوک بے پیش آنا چاہیے عورت اس لیے نہیں پیدا کی گئی کہ اسے زد کوب کیا جائے اس پر تشدید کیا جائے ہاں اس کی خام عقلی اور ضدی طبیعت کے پیش نظر اسلام نے ضرورتاً خاص حالات میں معمولی تنیز کی اجازت دی ہے اور اس کا موقع بھی بہت بعد کو رکھا ہے۔

### خاوند کو خوش مزاج ہونا چاہیے

ایک مثالی خاوند میں یہ خوبی ہوتی ہے کہ وہ خوش مزاج ہوتا ہے اپنے گھر میں تاؤ

صرف کا میاب ہوتی ہے، بلکہ اللہ کی مدعا و تائید بھی اس کے شامل حال ہوتی ہے۔

### اچھے خاوند کی خصلت:

ایک شخص نے حضرت حسن بصریؓ سے عرض کیا، میری لڑکی کے لیے بہت سے رشتے آئے ہیں آپ کے خیال میں لڑکا کیسا ہونا چاہیے؟ فرمایا اس لڑکے کا امتحاب کرو، جس کے دل میں خدا کا خوف ہو، جو تمہاری بیٹی سے محبت کرے تو اس کی محبت میں تعظیم کا پہلو نمایاں ہو اور اگر کسی وجہ سے ناراض ہو تو ظلم نہ کرے۔ (بحوالہ الحیاء جلد ۲ ص ۱۰۵)

### طلاق دینے کا اختیار:

ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آکر عرض کیا کہ میں نے دوسرا یہوی کی ہے اور وہ تور میں روٹی تک نہیں لگاتی، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر وہ روٹی نہیں پکاتی تو تم پکا کے اس کو کھلاو اسی طرح ایک شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آیا اور عرض کیا کہ میں اپنی یہوی کو ہر چند نصیحت کرتا ہوں مگر وہ نماز پڑھ کر نہیں سوتی، اور اتنا مجھے برا بھلا کہتی ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس پر خفا ہو، اس پر اس نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خفانہ جانے کتنی دفعہ ہوا، فرمایا مارکے بتلا، اس پر اس نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں نے بہت مارا بھی، مگر وہ خدا کی نافرمانی کرنے سے باز نہیں آتی، اس کے بعد حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تو پھر طلاق دے، عرض کیا کہ بہتر اور اسی وقت طلاق دے دی، آپؐ نے دعا دی کہ خدا تجوہ کو دیندار اور مالدار عورت نصیب کرے، راوی لکھتا ہے کہ ایک مہینہ بھی نہ گزر اک ایک نیک بخت اور مالدار عورت سے نکاح ہو گیا اور اس کی زندگی خوشنگوار ہو گئی۔ (بحوالہ کسیر بدایت)

حضرت عبد اللہ بن مبارکؓ (آپ علوم ظاہر و باطنی سے مرصع اور شریعت و طریقت سے آرستہ تھے) کے یہاں کوئی مہمان آگیا اور اس وقت آپؐ کے یہاں کچھ خاص انتظام نہیں تھا، اس لیے آپؐ نے اپنی الہمی سے فرمایا کہ مہمان خدا کا بھیجا ہوا ہوتا ہے، لہذا مہمانداری میں کسی قسم کی کوتاہی نہ کرنا، جو بھی تم سے ہو سکے کرو، مگر اس نے آپؐ کے حکم کی تعینات نہیں کی،

اور کھپڑا کا ماحول پیدا نہیں کرتا اپنی خوش مزاجی کے باعث اپنی بیوی کے دل میں اپنی محبت پیدا کرتا ہے جو خاوند اپنے درشت مزاج کی وجہ سے ہر وقت غصے میں رہتے ہیں اور معمولی معمولی بات پر اپنی بیوی سے بھگرتے رہتے ہیں ایسے افراد کی بیویاں ان سے نالاں ہی رہتی ہیں ان کے دل میں خاوند کے بارے میں کوئی اچھے جذبات پیدا نہیں ہوتے لہر کا ماحول ناخشگوار رہتا ہے خوش اخلاقی و خوش مزاجی انسانی عظمت اور بلند کردار کی آمیزہ دار ہے ایک حدیث پاک میں آتا ہے حضرت ابوالدرداء رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا۔

”جو چیزیں روزِ حشرِ مومن کے اعمال کی ترازو میں رکھی جائیں گی ان میں سب سے وزنی چیز حسن خلق ہے اور اللہ تعالیٰ علیہ السلام بکنے والے بیہودہ گو کا پناہ من سمجھتا ہے۔“ (ترمذی شریف)

جو کوئی اس بات کا خواہاں ہو کہ اس کی گھریلو زندگی خوشگوار انداز سے گزرے میاں بیوی کے مابین کوئی تنقیح پیدا نہ ہو تو اسے چاہیے کہ وہ اپنی بیوی کے ساتھ گاہے بگا ہے خوش مزاجی کا مظاہرہ کرتے ہوئے کوئی ایسی بات کر دیا کرے کہ جس سے مزاج کی صورت پیدا ہو جائے اور چہروں پر مسکراہٹ آجائے اس ضمن میں سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اسوہ حسنہ کو پیش نظر رکھنا چاہیے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی ازدواجِ مطہراتِ رضی اللہ تعالیٰ عنہیں کے ساتھ کس طرح خوش مزاجی سے پیش آیا کرتے تھے۔ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ازدواجِ مطہراتِ رضی اللہ تعالیٰ عنہیں سے خوش مزاجی کے حوالے سے نمونہ کے طور پر چند واقعات ذیل میں بیان کیے جاتے ہیں جو ہر مسلمان خاوند کو خوش مزاجی کا درس دیتے ہیں۔

سیدہ عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی گڑیاں:

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم غزوہ توبک یا غزوہ حنین سے واپس تشریف لائے اس وقت ہماری کوٹھڑی (ایک چھوٹا کمرہ جو گودام یا کھولی کے مشابہ ہوتا ہے، بعض نے کہا کہ یہ کمرہ اس کے علاوہ دوسرے مصرف کے لیے ہوتا ہے) میں پرده پڑا تھا۔ جب ہوا چلی تو پرده کا

گوشہ اٹھا گیا اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی چند گڑیاں نظر آگئیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، عائشہ! یہ کیا ہے؟ کہا، میری بیٹیاں ہیں۔ ان گڑیوں کے نیچے آپ نے ایک گھوڑا دیکھا، جس کے کپڑے سے بٹے ہوئے دو بازوں لگے ہوئے تھے۔ آپ نے فرمایا، ان کے نیچے میں یہ کیا دیکھ رہا ہوں؟ کہا، یہ میرا گھوڑا ہے۔ آپ نے فرمایا، اس کے اوپر کیا ہے؟ کہا، دو بازو ہیں۔ فرمایا کیا گھوڑے کے بازوں بھی ہوتے ہیں؟ کہا آپ نے نہیں سنایا؟ حضرت سليمان علیہ السلام کے ایک گھوڑے کو دو بازو تھے۔ (حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا) فرماتی ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہنس پڑے، یہاں تک کہ میں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دندان مبارک دیکھ لیے۔  
(ابوداؤد)

### ہار کا بدلہ:

ام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں، کہ ایک مرتبہ میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ سفر میں تھی۔ اس وقت میں نو عمر تھی اور میرے بدن میں گوشت نہیں بڑھا تھا اور میں ایسی موٹی نہ تھی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام سے فرمایا، دوڑ لگاؤ! صحابہ کرام رضی اللہ عنہم دوڑ پڑے۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا آؤ! ہم تم دوڑ لگائیں۔ میں نے حامی بھر لی اور پیدل دوڑ پڑی اور آپ سے آگے بڑھ گئی۔ جب کچھ دن گزرے (ایک اور روایت میں ہے۔ پھر آپ نے کچھ دن تو قوف فرمایا) میرے بدن میں گوشت بڑھ گیا۔ میں موٹی ہو گئی اور پہلا واقعہ بھی میرے ذہن سے نکل گیا، تو دوبارہ میں نے آپ کے ساتھ سفر کیا۔ آپ نے صحابہ کرام سے پھر دوڑ لگانے کے لیے فرمایا، انہوں نے دوڑ لگائی۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے کہا، چلو! ہم بھی دوڑیں میں تم سے آگے بڑھ جاؤں گا۔ مجھے پہلا واقعہ یاد نہ تھا اور اب میں موٹی ہو چکی تھی، میں نے عرض کیا! اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم)! میرا یہ حال ہے، میں کیونکر مقابلہ کر سکوں گی؟ آپ نے فرمایا، تم کرو گی۔ غرض میں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ دوڑ لگائی، لیکن ہار گئی اور آپ آگے بڑھ گئے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہنسنے لگے اور فرمایا، یہ جیت اس ہار کا بدلہ ہے۔  
(متدبر، حاکم، ابو داؤد، نسائی)

اس دوڑ کے مقابلہ میں غالباً سعیغبر علیہ السلام کا مقصد میاں بیوی کو یہ تعلیم دینا تھا کہ ہر کوئی اپنی شریک زندگی کے شوق اور دلچسپی کا مجنوبی لحاظ رکھے اور کھیل کوڈ، چستی اور سرگرمی کی کسی صورت کو ضرور اپنا تارہ ہے۔ تاکہ ازدواجی زندگی بہیشہ کا بوجھنہ بن جائے جس سے سدا اکتا ہے اور قید کا احساس ہوا رہے!

### حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا اور مزاج کی صورت:

سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ازدواج مطہرات رضی اللہ تعالیٰ عنہن جانتی تھیں کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم خوش مزاج ہیں اور خوش مزاجی کو پسند فرماتے ہیں اس لیے کبھی بکھارو وہ خوب بھی ایسی صورت حال پیدا کر دیتی تھیں کہ جس سے حضور سرکار مدینہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے مبارک بیوں پر مسکراہٹ پھیل جاتی۔ اللہ تعالیٰ نے اُم المؤمنین حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو مزاج کی جس سے بہت نواز رکھا تھا اکثر اوقات حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام ان سے بہت محظوظ ہوا کرتے تھے۔ ابن سعد بیان کرتے ہیں کہ حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا جان بوجھ کر بعض مرتبہ ذرا ہدینگے انداز سے چلتی تھیں تو حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام ان کی یہ چال دیکھ کر مسکرا دیا کرتے تھے۔

ایک مرتبہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام رات کو نماز ادا فرمائے گے تو حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بھی ساتھ کھڑی ہو گئیں قیام کے بعد آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم رکوع میں گئے تو بری دیر تک رکوع فرمایا۔ دوسرے دن صبح کو حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے عرض کیا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! رات کو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اتنا لہوار کو عرض فرمایا کہ مجھے تو یہ اندیشہ ہو گیا کہ کہیں میری نکسیر نہ پھوٹ جائے۔ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام اُم المؤمنین حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی یہ باتیں سن کر بہت ہی محظوظ ہوئے اور مسکراہٹ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مبارک بیوں پر پھیل گئی۔  
(ابن ہشام، زرقانی، ابن سعد)

### اُم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے خوش مزاجی:

ایک مرتبہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا آپس میں گفتگو فرمائے تھے کہ دوران گفتگو حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کسی بات پر تھوڑا اسانارا خش ہو گئیں اور روٹھنے کے انداز میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے ذرا اوپنجی آواز کے ساتھ گفتگو فرمانے لگیں یہ گفتگو ہورہی تھی کہ اسی اثناء میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ ملاقات کے لیے کاشانہ بیوی میں تشریف لائے جب انہوں نے اپنی بیٹی حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو بیوی اس انداز میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے مخاطب دیکھا تو فوراً غصے میں آگئے اور یہ فرماتے ہوئے تھپٹ مارنے کو آگے بڑھے کہ تم اللہ کے رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام سے اس لبجہ میں بات کرتی ہو۔ حضور سرکار مدینہ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے جب حضرت ابو بکر صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اس قدر غصے کی حالت میں دیکھا تو فوراً اٹھ کر درمیان میں آگئے اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو بچایا۔ اس کے پچھے ہی دیر بعد جب حضرت ابو بکر صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپس لوٹ گئے تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مسکراہٹ ہے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے مرا خافر میا، کیوں عائشہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا) بچا لیا نا۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اس مزاج فرمائے پر حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بھی مسکراہٹ ہیں۔  
(ابوداؤد)

### میاں بیوی کی خوش طبعی کا ایک انداز:

میاں بیوی کو چاہیے کہ وہ ایک دوسرے کے دل میں اپنی محبت کو تحریک دینے کی غرض سے کبھی کبھی خوش طبعی کر لیا کریں اور ایسا انداز اپنا میں کہ جس سے ماحول خونگوار ہو جائے اس حوالے سے ایک واقعہ ذیل کے صفحات کی زینت بنایا جاتا ہے۔

سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام اُم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے بہت زیادہ محبت رکھتے تھے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی عادت مبارکہ میں بھی خوش طبعی شامل تھی ایک مرتبہ کا ذکر ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام

عقل فرمار ہے تھے جب آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم عقل فرماتے اور انٹھ کھڑے ہوئے تو حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا شریف لاکیں نہیں نہیں نے آتے ہی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے جسم اطہر پر محبت کے ساتھ جو کامال دیا اور منہ پر کپڑا رکھ کر ہنئے لگیں۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے پوچھا، عائشہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا): یہ کیا ہے؟ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا ہنئے ہوئے فرمانے لگیں، یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! خود ہی تو فرمایا تھا کہ جو کامال ملنے سے جسم صاف ہو جاتا ہے۔ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا یہ جواب سن کر مسکرانے لگے اور جا کر دوبارہ عقل فرماتے جسم مبارک صاف کر لیا۔ (نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مسکراتیں)

محبت کی گرہ:

ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا ارشاد فرماتی ہیں کہ ایک مرتبہ میں نے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے پوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میرے ساتھ آپ علیہ الصلوٰۃ والسلام کو کس قدر محبت ہے؟ اس پر نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، مجھ کو تم سے اس قدر گہری اور مضبوط محبت ہے جس طرح کہ رسی کی گرہ بخت اور مضبوط ہوتی ہے۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا اس ضمن میں مزید ارشاد فرماتی ہیں کہ اس کے بعد میں کبھی کبھی پوچھ لیا کرتی، یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! آپ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی محبت کی گرہ کس حال میں ہے؟ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام مسکرا کر فرمایا کرتے تھے بہت اچھے حال میں ہے اس میں کبھی کمزوری واقع نہیں ہوئی۔ (نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مسکراتیں)

ان واقعات کو بیان کرنے کا مقصد یہ ہے کہ شوہر کو چاہیے کہ گھر میں گاہے لگا ہے اپنے اوپر خوشی اور مسرت کی کیفیت طاری کرے۔ باخوض اس لیے کہ اس کی بیوی کے دل میں خوشی سا سکے۔ زندگی کی کھنائی اور کام دھنے کا بوجھ کم سے کم ہو، ایسا کرنے سے ازدواجی عہد و پیمان میں مضبوطی اور پچنگی پیدا ہوگی۔



## خاوند کو میلا کچیلا نہیں رہنا چاہیے

اکثر مردوں کو دیکھا گیا ہے کہ وہ ہر وقت میلے کچلے اور گندے لباس میں رہتے ہیں بعض کے کام کا ج کی نوعیت اس قسم کی ہوتی ہے کہ ان کا لباس میا ہو جاتا ہے مگر بعض ایسے بھی ہوتے ہیں جو جان بوجھ کر گندے رہتے ہیں اور ان کو گندے رہنے کی عادت پڑی ہوتی ہے پاس آنے پر ان سے بدبوائیتی ہوئی محسوس ہوتی ہے مگر وہ خود اپنے حال میں مست رہتے ہیں اپنی صفائی سترہ ای کا ذرا بھی خیال نہیں رکھتے ان کی بیویاں ان کی اس عادت سے ناگواری بھی محسوس کرتی ہیں لیکن اس کے باوجود ان کی عادت میں کوئی فرق نہیں پڑتا حالانکہ شوہر کو چاہیے کہ بیوی کے سامنے آئے تو میلے کچلے گندے کپڑوں میں نہ آئے بلکہ بدن اور لباس و بستز وغیرہ کی صفائی سترہ ای کا خاص طور پر خیال رکھ کیونکہ شوہر جس طرح یہ چاہتا ہے کہ اس کی بیوی بنا و سنگھار کے ساتھ رہے اسی طرح عورت بھی یہ چاہتی ہے کہ میرا شوہر میلا کچیلا نہ رہے۔ لہذا میاں بیوی دونوں کو ہمیشہ ایک دوسرے کے جذبات و احساسات کا لحاظ رکھنا ضروری ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اس بات سے سخت نفرت تھی کہ آدمی میلا کچیلا بنا رہے اور اس کے بال اٹھے رہیں۔ اس حدیث پر میاں بیوی دونوں کو عمل کرنا چاہیے۔ خاوند اپنی بیوی کی توجہ حاصل کرنے کی غرض سے اپنے آپ کو صاف سترہ رکھے گا تو اس کی ازدواجی زندگی بڑی مسرت اور خوبگوار گزرے گی اس کا صاف سترہ رہنا اور پاک صاف لباس پہننا اس لیے بھی ضروری ہے تا کہ اس کو دیکھ کر بیوی کو مسرت ہو اور یہ محسوس کر کے وہ خوش و خرم ہو جائے کہ میرا خاوند لباس میں وضع قطع میں صاف سترہ اور پاکیزہ ہے۔ گندہ ہجتا و ناپچھوڑ

## اسلامی دولہا

### حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا عمل:

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ میں اپنی الہیہ کے لیے خود کو سنوارتا ہوں، جیسے وہ میرے لیے اپنے آپ کو سنوارتی ہے۔ میں یہ نہیں چاہتا کہ میرا حقوق اس کے اوپر ہے اسے پورا پورا وصول کرنے کے لیے اس پر اصرار کروں۔ تاکہ وہ بھی مجھ پر جو اس کے حقوق ہیں، ان کا مطالبہ کرنے کے لیے اڑ جائے۔ اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔  
**وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ۔**  
 (بقرہ 228)

ترجمہ: ”اور عورتوں کا حق مردوں پر ویسا ہی ہے جیسا دستور کے موافق مردوں کا حق عورتوں پر ہے۔“

امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی تفسیر میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے نقل کیا ہے۔ جس کا خلاصہ یہ ہے۔ کہ لاائق اور باہوش آدمی اپنے طور پر خود کو آراستہ رکھتا ہے اور اس کی کوشش کرتا ہے کہ اس کی بیوی اس سے خوش رہے اور دوسرے مردوں کی طرف مائل ہونے کے بجائے اپنے دامن کو بچائے رہے۔ انہوں نے یہ بھی کہا ہے کہ۔ رہا جو شبولگا، مسوک کرنا، خلال کرنا، میل کچیل سے خود کو بچائے رکھنا، زائد بال کو نکال دینا، پا کی حاصل کرنا اور ناخن ترشوانا۔ تو یہ بہتر اور مناسب سب چیزیں ہیں۔

آپ نے یہ بھی کہا ہے کہ مرد کو چاہیے کہ اپنی بیوی کی خواہش کے دنوں کا خیال رکھے اس کے دامن کو داغدار نہ ہونے دے۔ نہ ہی دوسروں کی طرف مائل ہونے کا اسے موقع دے اور اگر خوابگاہ میں اس کے حقوق کی تکمیل سے کوتا ہی کا اندریشہ، ہوتا متقوی اور مشتی دواؤں کا برابر استعمال رکھے۔ تاکہ عفت اور پاکدا منی برقرار رہے۔

### عورت کی نفرت کی وجہ:

خلیفہ دوم حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس ایک شخص آیا، اگر دو غبار سے اٹا ہوا، بال بکھرے ہوئے۔ اس کے ساتھ اس کی بیوی تھی جو کہہ رہی تھی۔  
 امیر اماؤ میثین! میں اس کے لیے نہیں، نہ یہ میرے لیے ہے۔ آپ نے جان لیا

اور بد سیقہ نہیں آخر جب مرد اس بات کا خواہاں ہوتا ہے کہ اس کی بیوی صاف ستری رہے میں کچیلی نہ رہے تو اس طرح عورتوں کی بھی طبع خواہش بھی ہوتی ہے کہ ہمارے شوہر خوش وضع ہوں۔ یوں بھی مسلمانوں کو کب اس بات کی اجازت دی گئی ہے کہ وہ اپنے آپ کو گندہ اور میلا پچیلار کھیں۔ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ساری زندگی صفائی، پاکیزگی، خوش وضعی کی اپنی مثال آپ تھی کون نہیں جانتا کہ سفر و حضر ہر حال میں آئینہ، نگکھی، سرمه دانی اور اسی قسم کی چیزیں جن سے اپنی اصلاح اور درشی میں مدد ملتی ہے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام الترااماً اپنے ساتھ رکھا کرتے تھے۔

سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام اس کو ناپسند فرماتے تھے کہ آدمی یوں بھی بڑے جیلے میں رہے حضرت عطاء بن یسار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا بیان ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام مسجد میں تشریف فرماتھے کہ ایک شخص مسجد میں داخل ہوا جس کے سرادر داڑھی کے بال بکھرے ہوئے پریشان تھے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اشارہ سے فرمایا کہ بالوں کو درست کر لے چنا چاہا اس نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اشارہ پر سرادر داڑھی کے بال درست کر لیے اور اس شخص کے پلٹتے وقت آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس کو اچھی حالت میں دیکھا تو فرمایا، کیا یہ حالت پہلی حالت سے بہتر نہیں ہے؟ جو شیطان سی معلوم ہوتی تھی۔ (مشکوٰۃ شریف)

ایک حدیث پاک میں آتا ہے کہ:

”اللہ پاک ہے، پاکی کو پسند کرتا ہے، اللہ پاکیزہ ہے پاکیزگی کو محظوظ رکھتا ہے۔“

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے پوچھا گیا گھر میں تشریف لانے کے بعد رسول صلی اللہ علیہ وسلم پہلے کون سا عمل کرتے تھے؟ آپ نے جواب دیا۔ پہلے مسوک کرتے تھے۔ (مسلم)

کہ عورت اپنے شوہر سے نفرت کرتی ہے۔ اس لیے آپ نے شوہر کو حکم دیا کہ وہ غسل کرے اپنے سر کے بالوں کو ترشاہی اور ناخن کتر لے۔ جب شوہر فارغ ہو کر آیا تو آپ نے کہا کہ اب بیوی کے سامنے آؤ۔ بیوی نے دیکھا تو دم بخود رہ گئی اور نہ پہچاننے کی وجہ سے پیچھے ٹھنگ لگی۔ پھر جب پہچان لیا تو اس کا بوسہ لیا اور اپنے دعوے سے دستبردار ہو گئی۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ تمہیں ان کے ساتھ اسی طرح کا برنا کرنا چاہیے۔ اللہ کی قسم! انہیں یہ پسند ہے کہ تم ان کے لیے آرائستہ پیراستہ رہو۔ جیسے تم چاہتے ہو کہ وہ تمہارے لیے بنی سنوری رہیں۔



## خاوند عورت کی بد مزاجی پر صبر و برداشت کرے

اگر بیوی کے کسی قول و فعل، بد خوبی، بد اخلاقی، بخت مزاجی، زیان درازی وغیرہ سے شوہر کو کبھی کبھی کچھ اذیت اور تکلیف پہنچ جائے تو شوہر کو چاہیے کہ صبر و تحمل اور برداشت سے کام لے کیونکہ عورتوں کا ٹیڑھاپن ایک فطری چیز ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ عورت حضرت آدم علیہ السلام کی سب سے ٹیڑھی پلی سے پیدا کی گئی ہے اگر کوئی شخص ٹیڑھی پلی کو سیدھی کرنے کی کوشش کرے گا تو پلی کی ہڈی ٹوٹ جائے گی مگر وہ کبھی سیدھی نہیں ہو سکے گی تھیک اسی طرح اگر کوئی شخص اپنی بیوی کو بالکل ہی سیدھی کرنے کی کوشش کرے گا تو یہ ٹوٹ جائے گی یعنی طلاق کی نوبت آجائے گی لہذا اگر عورت سے فائدہ اٹھانا ہے تو اس کے ٹیڑھے پن کے باوجود اس سے فائدہ اٹھالو۔ یہ بالکل سیدھی کبھی ہو ہی نہیں سکتی جس طرح ٹیڑھی پلی کی ہڈی کبھی سیدھی نہیں ہو سکتی۔ (بخاری جلد ۲۶ ص ۷۹)

کتاب حجۃ اللہ البالغ 2 / 708 میں لکھا ہے:

اس حدیث شریف کا مفہوم تحریر کرتے ہوئے عرض کرتا ہوں۔ دیکھو! میری نصیحت یاد رکھو! اور عورتوں کے بارے میں میری نصیحت پر عمل کرو ان کی عادات و اطوار میں کبھی اور براہی دونوں شامل ہیں اور یہ ان کا خاصہ ہے۔ جیسے کسی مادے کے لازمی اثرات اس کے لیے خاص ہوا کرتے ہیں۔ اب اگر کوئی انسان اس سے گھر میلو مقاصد کی تکمیل چاہے گا تو اسے معمولی باقتوں سے چشم پوشی کرنا ہو گی۔ خلاف طبیعت کوئی چیز سرزد ہونے پر غصہ کو پینا ہو گا۔ ہاں غیرت کی کوئی جگہ ہو، یا ظلم و زیادتی کا دفعہ ناگزیر ہو، تو اور بات ہے۔ کتاب

”عورت، گھر اور سماج میں“ ص: 42۔ حدیث کے ان الفاظ کے ذیل میں لکھا ہے:  
اور اگر اسے چھوڑ دو گے، تو بیوی ہونے کے باوجود اس نے فائدہ اٹھا گے۔  
ان الفاظ سے فائدہ ملتا ہے کہ بیوی کی ناپسندیدہ حرکتوں پر چشم پوشی کر کے اس کی پسندیدہ  
چیزوں سے فائدہ اٹھانا آسان ہوتا ہے اور آدمی ان سعادتوں سے محروم نہیں ہوتا۔

نیز پیغمبر علیہ السلام کے ارشادات کا مطلب ہر گز نہیں کہ عورت بدی اور برائی کا  
مبتلا ہے، اور خرابی کے لیے ہی پیدا کی گئی ہے یہ بات نہیں! بلکہ جیسا کہ ہم نے عرض کیا۔  
آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حقائق کو پیش فرمایا، تاکہ آدمی خوابوں اور خیالوں کی دنیا میں نہ رہے  
اور دل میں اس برائی سے چوکنار ہے جو اس کی طرف سے پہنچ سکتی ہے۔ پھر جب بھی کوئی  
ناگوار حرکت یا بیری عادت سامنے آئے تو فراخدلی سے اس پر صبر کرے، بعض وحد اور دل  
میں بے جا اڑنے لے۔ کیونکہ بدسلوکی کے بعد نیک سلوک کی بھی اس سے قوی امید ہے جس  
سے اس کا دل خوش ہو گا۔ آخر وہ بھی انسان ہے، بھلانی اور برائی جس طرح تمام انسانوں  
کے اندر ہے، اس کے اندر بھی موجود ہے۔ اس ارشاد نبوی کا یہی مفہوم ہے کہ ”مومن مرد کی  
مومن عورت سے بغض اور دشمنی نہ کرے۔ اگر اس کی ایک عادت برائی ہے تو دوسری عادت  
ضرور بھلی ہوگی۔“ بہر کیف ازل سے آج تک دین اسلام جس قدر عورتوں کے حقوق کے  
رعایت کرتا ہے، ان کی تائید اور حمایت حقیقی وہ کرتا ہے، کوئی اور دین اور مذہب اس کے کم  
پلے اور مساوی نہیں ہے۔ (ان)

**عورت کی بد مزاجی پر صبر کرنے کا اجر:**

ایک حدیث میں آیا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میرے  
اعیسوں میں سے جس نے اپنی بیوی کی بد مزاجی پر صبر کیا تو اللہ سے اتنا جردے گا جتنا حضرت  
ایوب علیہ السلام کو ان کے صبر کرنے پر دیا ہے، اور جس عورت نے اپنے شوہر کی بد اخلاقی و  
غصہ پر صبر کیا اسے اتنا ثواب ملے گا جتنا فرعون کی بیوی حضرت آسیہ کو عطا ہوا ہے، اس کے  
بعد حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میں خود بھی عورتوں کے غصہ و بد مزاجی پر صبر کرتا ہوں تم  
بھی مجھے چیزے بن جاؤ۔ (الحدیث بحوالہ احیاء العلوم جلد ۲ ص ۷۰ اباب الکار)

اس حدیث پاک کا مطلب یہ ہے کہ بسا اوقات ابتدائی زندگی میں عورت کی  
بعض باتیں شوہر کو ناگوار محسوس ہوتی ہیں، اور وہ اس سے بدل ہو جاتا ہے، لیکن مردا اگر صبر و  
تحمل سے کام لے اور عورت کے تمام امکانات کو عمل پر لانے کا موقع دے، اور تمام تربیتوں  
اس کے لیے مہیا کر دے، تو ایسا کرنے سے مرد کو خود ہی اپنی بیوی کی خوبیاں نظر آنے لگیں گی۔  
یہاں پر یہ باریک بات یاد رہے کہ بیوی کے ساتھ خوش اخلاقی سے پیش آنے کے صرف یہ  
معنی نہیں ہیں کہ اسے کوئی تکلیف نہ پہنچائی جائے۔ بلکہ یہ معنی بھی ہیں کہ اگر وہ تکلیف  
پہنچائے تو اس پر صبر کیا جائے، اور سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ پر عمل کرتے  
ہوئے عقود رکھنے سے کام لیا جائے، بعض ازواج مطہرات آپ کو جواب دے دیا کرتی تھیں  
اور بعض ایک دن رات کے لیے آپ سے بولنا چھوڑ دیتی تھیں۔ لیکن ازواج مطہرات کے  
اس طرز عمل پر آپ خفیٰ کا اظہار نہ فرماتے اور نہ ان پر کسی قسم کی تختی کرتے۔ (بخاری و مسلم)

غازی کامرتبا:

حضرت میمونہؓ سے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میری امت کے مردوں میں سب سے افضل مرد وہ ہے جو اپنی عورت کے ساتھ اچھا سلوک کرتا ہے اور اسے بیکی کی نصیحت کرتا ہے، اور اللہ کا خوف دلاتا ہے اور عورت کے دکھ و اذیت پہنچانے پر صبر کرتا ہے، جو شخص عورت کے دکھ پہنچانے پر صبر کرے گا تو اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کو غازی کا مرتبہ ملے گا۔  
(الحدیث وغایۃ الطالبین۔ ص ۱۳۲)

مسئلہ: اگر اہل و عیال سے کوئی کام خلاف شرع بھی ہو جائے تو ان سے بے زار ہو جانا اور ان سے بغضہ رکھنا یا ان کے لیے بد دعا کرنا شرعاً جائز نہیں ہے بلکہ یہ کرے کہ ان صورتوں میں اسے سمجھائے۔  
(بکواہ تفسیر معارف القرآن ج ۸ ص ۷۷)

مسکرا کر صبر کرنا:

نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی زوج آپ کو جواب دیتی ہیں اور بعض آپ کو کسی دن رات تک چھوڑ دیتی ہیں۔ ایک مرتبہ آپ ﷺ اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے درمیان کچھ (تیز) بات چیت ہو گئی۔ اتنے میں ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ تشریف لائے آپ نے دونوں کے درمیان ٹالٹی کی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عائشہ سے کہا! تم کہو، یا میں ہی کہتا ہوں؟ انہیں نے عرض کیا آپ کہیں، مگر وحی کے سوا کچھ نہ کہیں! حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے ان کے منہ پر گھونسہ مارا، جس سے ان کے منہ سے خون نکل آیا اور فرمایا۔ اپنی جان کی دشمن اور وحی نہیں گے، تو کیا کہیں گے؟ حضرت عائشہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی آڑ میں سرک گئیں اور آپ کی پشت کے پیچھے بیٹھ گئیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ ہم نے تم سے یہ اس لئے نہیں کہا تھا۔ نہ ہم نے یہ چاہا تھا۔  
(بخاری)

O حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے ایک بار غصہ میں فرمایا آپ وہی ہیں؟ جو اپنے آپ کو نبی سمجھتے ہیں! حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مسکرا دیا۔ بردباری اور شرافت کے تحت آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بات کو پی لیا۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ طریقہ کیسا موزوں اور کا گرچا، جس سے گھر جنت نشان بنا ہوتا تھا۔ لیکن یہ اوصاف آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر ختم ہیں اور یہ اوصاف ازدواجی زندگی کی بقا کے ضامن ہیں۔ دونوں میں (میاں بیوی) سے جس کسی کو غصہ آئے تو دوسرا کو چاہیے کہ اسے برداشت کر لے۔ کیونکہ غصہ ایک نشہ ہوتا ہے جس میں آدمی یہ نہیں جانتا کہ وہ کیا کرتا اور کہتا ہے۔ اس وقت چونکہ شیطان کا اس پر غلبہ ہوتا ہے۔ اس لیے اس جیسا غصہ کر کے آدمی شیطان کے ہاتھ مضبوط نہ کرے اور مگان کے باہر کوئی کام کر کے دشمنی اور عداوت کی جڑیں مضبوط نہ کرے کہ اس سے گھر بتاہ اور گھروالے خانماں برباد ہوتے ہیں۔

عورت کے مقابلہ میں، بردباری اور صبر کرنے سے نفس کو مشقت لا حق ہوتی ہے۔ غصہ ٹوٹ جاتا ہے، اخلاق سنورتے ہیں۔ اگر آدمی غیر شادی شدہ رہا تو وہ کون سی بات پر آخر صبر کرے گا۔ نہ اپنے اندر وہی عیوب کو کھول سکے گا لہذا آخرت کے مسافر کو اس قسم کی چیزوں سے نٹگ نہیں ہونا چاہیے۔ بلکہ تکلیفوں پر صبر سے معاملہ فہمی، ہوشیاری اور خوش اسلوبی پیدا ہوتی ہے۔ حالات کا سامنا کرنے کی عادت پڑتی ہے۔ جس سے دل خوش ہوتا ہے، باطن میں صفائی آتی ہے، یہ بھی مخلصہ ازدواج کے مفاد سے ہے۔

نیز جہاں تک ممکن ہو بیوی کے ساتھ صبر اور برداشت سے کام لینا چاہیے۔ لیکن اس کا مطلب یہ بھی نہیں ہے آدمی ہاتھ باندھے اس کے سامنے کھڑا رہے۔ بیوی کو ہر طرح کی چھوٹ حاصل ہو اور شوہر یہی کہے کہ میں تو بس صبر کروں گا۔ ہرگز نہیں! ہمارا مقصد یہ نہیں بلکہ مقصد یہ ہے کہ صبر کرنا بیوی کو بھی سکھائے اور ارزی اور احتیاط سے اس کام کو نجام دے۔ اگر بیوی گرم ہو تو خود ہرگز گرم نہ ہو گری سے گرمی کا اور برائی سے برائی کا تو نہیں ہوتا۔ بلکہ صبر کرنا چاہیے، پھر جب بات ختم ہو جائے اور فضا ہموار ہو جائے، تواب حکمت اور دانائی سے معاملہ کو نہیا جائے۔ تاکہ زمزی اور آسانی سے اس کے ذہن میں بات اتاری جائے، اور یہ بتایا جائے کہ اسے کیا کرنا چاہیے؟ اس موقع پر جوش انتقام، سختی اور مار پیٹ ہرگز نہ کی جائے۔ اس کے بجائے شاشکی اور ارزی سے کام لیا جائے، یہ ممکن نہیں کہ یہ سب ہو اور اس کا کوئی نتیجہ نہ لگ جکہ یہ مجرب اور مستند صورت ہے پھر مرد بڑی حکمت اور عقل و شور رکھتا ہے۔

جہاں عقلمندی، نرمی، صحیح رہنمائی اور نیک رہبری کی ضرورت اور مناسب موقع ہو، اسے اپنے فریق مخالف کے سامنے ان چیزوں سے کام لینا چاہیے اور ہرگز رہنمائی مناسب نہیں ہوتی۔ خصوصاً جھگڑے لڑائی کا وقت سمجھنے سمجھانے کے لیے موزوں نہیں ہوا کرتا۔ (ازدواجی زندگی)

مشہور فلسفی سقراط اپنی خانگی زندگی سے بڑا نالاں رہا کرتا تھا۔ ایک نوجوان شادی سے کترارہاتا۔ سقراط نے اسے نصیحت کرتے ہوئے کہا۔ تم ہر حال میں شادی کرو!

اگر تمہاری بیوی نیک رہی، تو خوش و خرم رہو گے! اور اگر تمہارے نصیب میں بد اخلاق بیوی لکھی ہوگی، تب بھی تمہارے اندر حکمت اور دانائی آجائے گی اور یہ دونوں چیزیں انسان کے لیے سودمند ہیں۔

### بہترین مرد کی نشانی:

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میری امت کے مردوں میں سب سے بہتر مرد وہ ہے جو اپنے اہل کے ساتھ اسی طرح مہربانی سے پیش آتا ہے جس طرح ماں اپنے بچے کے ساتھ ایسے مرد کے لیے ہر دن رات میں صبر اور شکر کے ساتھ ساتھ اللہ کی راہ میں شہید ہونے والے سوآدمیوں کا ثواب لکھا جاتا ہے۔ (بحوالہ غنیمۃ الطالبین ص ۳۲)

### کامل ترین ایمان والا شخص:

ایک حدیث میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اکمل المؤمنین ایماناً احسنهم خلقاً و الطفہم باهله"

یعنی مومنین میں کامل تر ایمان والا وہ شخص ہے جو بہترین اخلاق کا حامل ہو اور اپنی بیوی کے ساتھ زیادہ نرمی کا معاملہ کرنے والا ہو لیکن دین کے معاملہ میں سخت ہو۔

### (ترمذی شریف ونسائی)

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ اپنے مزاج کی سختی کے باوجود ارشاد فرماتے ہیں کہ مرد کو چاہیے کہ وہ اپنے گھر میں بچوں کی طرح رہے، اور جب بھی مردانہ ضرورت پیش آئے

تو مرد بن جائے۔ (بحوالہ الحیا، جلد ۲ ص ۱۱)

### بیوی کی بد مزاجی پر گردھنا نہیں چاہیے:

کتاب "صید الخاطر" مصنف علامہ امام ابن الجوزی رحمۃ اللہ علیہ (3/ 542) مطبوعہ "دار الفکر" میں زیر عنوان "لائق نفرت بیوی سے برتاو" لکھا ہے۔ ذیل میں اس کا خلاصہ درج ہے:

ایک شخص نے اپنی بیوی سے کہا ہے کہ صحن کا ذکر کیا اور کہا کہ بعض وجہ سے میں اس سے علیحدہ نہیں ہو سکتا۔ ایک یہ کہ میں اس کا کافی مقرض ہوں۔ دوسرے، میرے اندر صبر کا مادہ کم ہے تیرے، شکایت کرنے میں اپنی زبان کی لغزشوں سے فتح نہیں سکوں گا۔ چنانچہ میرے ایک ایک لفظ سے میرا اندر وہی شخص عیاں ہوتا ہے۔ (خلاصہ یہ کہ میں اس سے بہت کڑھتا ہوں۔ اب میں کیا کروں؟)

میں نے کہا، دیکھو! یہ کڑھنا بے سود ہے۔ قاعدہ یہ ہے کہ دروازے سے گھروں کے اندر جانا چاہیے! اس لیے تم تخلیہ میں سوچو، تمہیں خود اندازہ ہو گا کہ نفرت کے لائق بیوی محض تمہارے گناہوں کے سبب تم پر مسلط کی گئی ہے۔ ( واضح ہو کہ اکثر بیوی نہیں ہوتا۔ کیونکہ بے شمار اللہ کے بندے ایسے گزرے ہیں کہ جن کی بیویاں بڑی علمی تھیں) اس لیے تمہیں چاہیے کہ زیادہ سے زیادہ توبہ اور استغفار کرو۔ رہاٹگ دل ہونا، کڑھنا اور تکلیف اٹھانا، تو یہ بے سود ہے۔ حسن بن جراح نے کہا ہے۔ جو چیزیں تم پر اللہ کا عذاب بن کرنا زال ہوں، ان کا مقابلہ تواری سے مت کرو بلکہ توبہ اور مغفرت سے ان کا مقابلہ کرو۔

نیز یہ بھی سمجھو لو، کہ تم امتحان گاہ میں کھڑے ہو۔ اب اگر مجھے رہے تو تمہیں دو ہر اجر ملے گا۔ کیونکہ:

وَعَسْنِي أَنْ تَكُرَهُوَا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ۔ (بقرہ: 216)

اور عجیب نہیں کہ ایک چیز تم کو بری لگے اور تمہارے حق میں بہتر ہو۔

اس لیے اللہ تعالیٰ نے جو فیصلہ کر دیا ہے اس پر صابر و شاکر ہوا اور اس سے کشادگی کی دعا کرو۔ جب تم مغفرت طلب کرو گے، گناہوں پر ندامت کا اظہار کرو گے، قضا و قدر پر صبر کرو گے اور اللہ سے کشادگی طلب کرو گے۔ تو تین عبادتیں بکجا ہوں گی اور ہر عبادت پر تمہیں اجر ملے گا۔ اسی لیے فضول کاموں میں ایک لمحہ بھی ضائع نہ کرو اور ہر گز یہ بھی نہ سوچو کہ تقدیر کا لکھا تم تدبیر سے بدلتے ہو گے۔

وَإِنْ يَمْسُسْكَ اللَّهُ بِصُرُرٍ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ۔ (انعام: 17)  
اور (اے انسان) ا! اگر اللہ تھجھ کو کسی قسم کی تکلیف پہنچائے، تو اس کے سوا کوئی اس تکلیف کو دور کرنے والا نہیں۔

اور تمہیں جو اس عورت سے تکلیف پہنچ رہی ہے تو اس کا سبب یہ عورت نہیں وہ تو ایک مہرہ ہے۔ اس لیے تمہاری توجہ دوسرا طرف رہنی چاہیے۔ اس شخص نے کہا، یہ عورت مجھ سے بے حد محبت کرتی ہے، میری بڑی خدمت کرتی ہے۔ لیکن اس سے کوئی من میرے دل میں بس چکی ہے۔ میں نے اس سے کہا۔ تم اللہ کے ساتھ صبر کا معاملہ کرو، وہ تمہارے ساتھ اجر کا بتاؤ کرے گا۔

حضرت ابو عثمان نیشاپوری سے کسی نے پوچھا۔ تمہیں اپنے کس عمل سے زیادہ ثواب کی امید ہے؟ انہوں نے کہا، جوانی کے آغاز میں میرے گھر والے میری شادی کے لیے بڑی جلدی کرتے تھے اور میں انکار کرتا تھا۔ ایک بار میرے پاس ایک عورت آئی اور کہنے لگی۔ ابو عثمان میں تمہیں چاہتی ہوں اور میں اللہ تعالیٰ سے دعا کرتی ہوں کہ تم مجھ سے شادی کرلو! میں نے اس کے باپ کو بلایا، باپ غریب آدمی تھا، اس نے میرا اس سے نکاح کر دیا اور بڑا خوش ہوا۔ جب میں تخلیہ میں اس کے پاس پہنچا، تو میں نے دیکھا کہ وہ کافی، لنگڑی اور نہایت بد صورت ہے اور چونکہ اسے مجھ سے محبت تھی اس لیے وہ مجھے باہر نہیں جانے دیتی تھی۔ اس لیے اس کی دلجوئی کے لیے میں اسی کے پاس بیٹھا رہتا تھا۔ اس سے بغض یادگیری کا اظہار کبھی نہیں کرتا تھا۔ لیکن دل میں چونکہ نفرت سمائی ہوئی تھی، اس لیے اس

نفرت کے سبب میری حالت ایسی تھی جیسے میں درخت جھاؤ کے دہکتے شعلوں پر بیٹھا ہوا ہوں، جو دیر تک گرم رہتا ہے یہ خاتون اسی طرح میرے پاس پدرہ سال تک رہی۔ بالآخر اس کا انتقال ہوا۔ جہاں تک مجھے یاد ہے، اللہ تعالیٰ کے نزدیک اس عمل سے زیادہ ثواب کے لائق کوئی عمل مجھے یاد نہیں ہے۔

غرض میں نے اس شخص سے کہا۔ دیکھو! یہ مردوں کا کام ہے۔ اب اگر دشمنی اور نفرت کے سبب کوئی کتنی ہی آہ وزاری کرے، بھلا کون اس کی سے گا اور کیا اس کی مدد کرے گا۔ ہاں اس مصیبت سے نجات میں اسی صورت میں ممکن ہے کہ توبہ کی جائے، صبر سے کام لیا جائے اور اللہ سے کشادگی طلب کی جائے۔

### صبر اور خاموشی کی وجہ:

حضرت یونس علیہ السلام کے حالات میں بیان کیا جاتا ہے، کہ کچھ لوگ ان کی خدمت میں بطور مہمان حاضر ہوئے، انہوں نے آنے والوں کی ضیافت کی، لیکن وہ مہمان لوگ یہ دیکھ کر بڑی حیرت میں رہے کہ حضرت یونس علیہ السلام کی الہیہ نہایت ہی بذربماں اور زبان دراز ہے، اور اپنے شوہر کو بڑی تکلیف پہنچاتی ہے، اور ساتھ ہی یہ ہمیں بھی نہیں بخشنی، لیکن اللہ کے یہ نیک پیغمبر حرف شکایت زبان پر لانے کی بجائے صبر کرتے ہیں اور خاموشی سے اپنی بیوی کی تمام بے ہودہ باتیں سنتے ہیں، مہماںوں نے صورت حال کی وضاحت چاہی، حضرت یونس علیہ السلام نے جواب دیا اس میں حیرت کی کیا بات ہے؟ کوئی تعجب کی بات نہیں، میں نے ایک دفعہ اللہ عز و جل سے درخواست کی تھی کہ جو سزا آپ مجھے آخرت میں دینا چاہتے ہیں وہ دنیا میں ہی دے دیں۔ اس پر مجھے اس لڑکی سے نکاح کرنے کا حکم ملا ہے، میں نے حکم کی تملیکی کی ہے اس وقت سے میں اپنی بیوی کی عادتوں پر صبر کر رہا ہوں۔

### جہنم کی آگ سے بچاؤ:

حضرت ابو سليمان دارالی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا عورتوں کی تلمیخ و ترش روئی اور دیگر کتوں پر صبر کرنا دوزخ کی آگ سے اپنے کو بچانا ہے۔ (بحوالہ احیاء جلد ۲ ص ۵۸)

نفع پہنچا ہے۔ (بحوالہ رواج ٹلاٹھص ۲۸)

اس میں کوئی شک نہیں کہ الہم کی عادتوں و خصلتوں اور اس کی تلخ کلامی ترش روئی بدیقگی اور فضول خرچی پر صبر کرنے میں نفس کی جفا کشی بھی ہے اور اس کی اصلاح بھی اور عجب نہیں کہ مرد یہ طرز عمل اختیار کر کے خدا کا پیارا مبن جائے اور اس کے محبوب بندوں میں داخل ہو جائے۔

### ازدواجی زندگی کی کامیابی:

حدیث پاک میں آتا ہے کہ مومن مرد کی مومن عورت سے بعض ندر کھے کیونکہ ایک ناگوار ہوتا تو دوسرا ضرور پسندیدہ ہوگی۔  
(مسلم وغیرہ)

یہ روایت شہر کی توجہ ایک اہم چیز کی طرف منعطف کرتی ہے اور یہی کو یہی اس کا حساس کرنا چاہیے اور کاملیت کی صفت صرف الشرب العزت کو سزاوار ہے۔ لیکن کہنے والے نے خوب کہا:

وَمَنْ ذَا الَّذِي تَرْضِي سَجَابِيَةً كُلَّهَا كَفَى الْمُرْءُ نَيْلًا أَنْ تُعَدَّ مَعَابِيَةً  
ایسا کون ہے، جس کی ایک اعادت تمہیں پسند ہو۔ کسی کی شرافت کے لیے یہی کافی ہے اس کے عیب شمار کیے جاتے ہیں۔

اب اگر میاں یہی ایک دوسرے کی خوش قسمتی اور نیک بختی کے گن گائیں اور ایک دوسرے بلے نیک لوقر رکھیں، تو یہ بہت ساری مشکلات اور پریشانیوں کا علاج ہو گا۔

صبر اور برداشت کا مادہ جن مردوں اور عوروں میں ہوتا ہے، وہ بہترین میاں یہی شمار ہوتے ہیں۔ کیونکہ ازدواجی زندگی میں بہت ساری کھانیاں اور چنانیں حائل ہیں اور اکثر میاں یہی کی راہ میں یہ رکاوٹیں حائل ہوتی ہیں۔ اب اگر صبر کیا جائے تو یہ رکاوٹیں پست ہوں گی۔ لیکن اکڑوں دکھانا بے حد خطرناک ہو گا اور بہت جلد خاندان تباہ ہو جائے گا۔ اس حدیث میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دونوں میاں یہی کو امکانی حد تک

ایک عورت نہایت ہی بد مزاج "کج خلق" منہ پھٹ بذبان تھی حضرت مرزا مظہر جانان صاحب کو الہام ہوا کہ اگر اس بد مزاج اور زبان دراز عورت سے نکاح کرو اس کی بذبانی اور ایذا دہی پر صبر کرو گے تو تم کو نواز لیا جائے گا اور تمہارا رتبہ بلند کیا جائے گا، حضرت نے فرما پیام بیچج دیا اور اس سے نکاح کر لیا وہ عورت تند خو، بد خصلت، بخت دل اور زبان دراز تھی کہ شاید کوئی اور مشکل سے ہاتھ آئے، حضرت مرزا صاحب، خوش خوشی دولت خانہ تشریف لے جاتے اور وہ سڑی سڑی سنائی شروع کرتی، حضرت مرزا صاحب، چکے بیٹھے سنتے رہتے، زبان سے اف تک نہ نکلتے اندر ہی اندر گھلتے، آخر واپس تشریف لے آتے تھے، آپ کا معمول تھا روزانہ چھ ہوتے ہی خادم کو حکم فرماتے کہ جاؤ دروازہ پر حاضر ہو کر میرا سلام عرض کر دو۔ اور پوچھو کوئی کار خدمت ہو تو انجام دیا جائے۔ بمحض ارشاد خادم آستانہ پر حاضر ہوتا اور شیخ کا سلام پہنچا کر مزاج پر سی کرتا وہ نیک بخت بجائے شرم کے جواب میں گالیاں سناتی، اور وہ مغالطات یعنی گندی با تین بکتی تھی کہ سنتے والے شرما جاتے تھے، اور انہمار کرنے کی تہذیب اجازت نہیں دیتی۔ مگر مرزا صاحب کی خادم کوتا کیدھی کے الہمیہ کی شان میں گستاخی نہ ہونے پائے کسی بات کا جواب مت دینا، جو کچھ فرمائیں سن لینا، ایک روز کوئی والا کی خادم اس خدمت پر ماسور ہوا، ہر چند اس کوتا کیدھی کے جواب نہ دیا جائے مگر وہ بے چارہ ضبط نہ کر سکا، جب دروازہ پہنچ کر حضرت کا سلام پہنچایا، مزاج پر سی کی تو عورت نے بنکنا شروع کیا کہ پیپر بنا بیٹھا ہے اور سریدیں بناتا پھرتا ہے، اسے یوں کروں دوں کروں، ہر چند کہا، والا کی نے ضبط کی کوشش کی مگر آخر کہاں تک، پیپر کو گالیاں نہ سن سکا اور غصہ میں آکر کہاں چپ رہ ورنہ گردن اڑا دوں گا اس جواب پر وہ نیک بخت اور آگ بکولہ ہو گئی اب لگی ہونے تو تو میں میں شور و غل کی آواز جو مرزا صاحب کے کان میں پہنچی، تو گھبرا اٹھی اور جلدی سے والا کو واپس بلا بیچجا، اس کو بھٹھایا اور فرمایا تم نہ اتفاق ہو، یہ کہہ کر دوسرے خادم کو بھجا وہ گالیاں سن کرو اپس آگیا، حضرت مرزا صاحب اکثر فرمایا کرتے تھے کہ میں اس عورت کا بہت ملکوتوں ہوں اور بیحد احسان مند ہوں کہ اس کے باعث مجھے بہت

ایک دوسرے سے زری اور شاشنگی برتنے کی تلقین فرمائی ہے۔ اس کے برعکس ایک دوسرے کی بارے میں بغض و حسد رکھا گیا تو میل اور محبت کی دوسری کوئی نہ کوئی وجہ پیدا ہوگی جو ایک دوسرے کے لیے سفارش کا باعث بنے گی۔ اس طرح باہم اتفاق ہوگا، زخم بھریں گے اور خاندان حفظ ہے گا۔ اسی طرح بچوں کے انعام کی فکر اور جدائی کا رخ میاں یہوی کو آپ ہی سوچنے پر، اکٹھے رہنے کی بجائے نزم پڑنے پر مجبور کرتا ہے۔ جس سے ازدواجی زندگی خوش و خرم اور بدستور ہتی ہے اور یہ محض لذت کا سامان نہیں، بلکہ اہم دینی فریضہ ہے۔

## بیوی سے بدکلامی نہ کرے

خاوند کو چاہیے کہ وہ اپنی بیوی کے ساتھ ہمیشہ زری سے بات کرے اور بات بات پر تنخ پانہ ہو جایا کرے غصے کی حالت میں بدکلامی نہ کرے اور کوئی بُری بات منہ سے نہ نکالے۔ ایک حدیث پاک میں آتا ہے:

ایک صحابی نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! ہم میں سے کسی کی بیوی کا اس پر کیا تن ہے؟ فرمایا، یہ کہ جب تم کھاؤ تو اسے بھی کھلاو۔ تم پہنوتوا اسے بھی پہناو اور دیکھو اس کے چہرے پر مت مارو، اسے بری بات مٹ کوہ۔

اس حدیث پاک سے معلوم ہوا کہ بیوی کے ننان و نفقہ کی ذمہ داری مرد پر ہے وہ کھشو خاوند جو کوئی کمائی نہیں کرتے سارا دن آوارہ پھرتے ہیں یا پھر فضول گھر پر پڑے رہتے ہیں اور بیوی کو مجبور کرتے ہیں کہ وہ اپنے میکے سے کچھ نہ کچھ لا کر دیتی رہے تاکہ گھر کا خرچہ چل سکے۔ ان کھشو خاوندوں کو اپنے رویے پر غور کرنا چاہیے اور بیوی کا جو حق ہے اسے خوش اسلوبی سے ادا کرنا چاہیے تاکہ زندگی کی گاڑی اچھے انداز سے چل سکے۔ خاوند کو یہ بھی چاہیے کہ وہ اپنی بیوی پر تشدید کرے گھر میں مارکٹائی کا ماحول پیدا نہ کرے اس حدیث پاک میں بتایا گیا ہے کہ بیوی کے چہرے پر مت مارو اس کی وجہ غالباً یہ ہے کہ اکثر حواس خمسہ، جیسے ساعت، بصارت وغیرہ یہیں سمجھا پائی جاتی ہیں۔ مارنے سے ان حواس کے متاثر ہونے کا

اندیشہ ہے۔ نیز چہرہ حسن و جمال اور اعزاز و اکرام کا مقام بھی ہے۔  
اس حدیث پاک میں یہ بھی بتایا گیا ہے کہ بے الفاظ اس کے سامنے نہ کہو۔  
جیسے اللہ تعالیٰ بگاڑ کر کھوے۔ اسی طرح گالی نہ دو۔ نہ کوئی ناگوار بات کہو۔  
حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی گزشتہ دی گئی ہدایات سے پتہ چلتا ہے کہ عورت کی شخصیت کا احترام کرنا چاہیے۔ بے لفظ اس کے سامنے کہہ کر اس کی اہانت یا تذلیل نہیں کرنی چاہیے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مقدسة از واج مطہرات کے حق میں یہ جد نیک اور مشائی تھی۔ آپ موقع پر موقع ان کی آراء سنتے تھے۔ کبھی ان کی بعض باتوں کو برداشت بھی کر جاتے تھے۔ خوب سمجھ لینا چاہیے کہ عورت کی اہانت پر انجام بڑا بھی نک ہوتا ہے اور اس کا برا نتیجہ سامنے آتا ہے۔

طبقہ نسوں کی بڑی حامی سمجھی جانے والی خاتون ”ماری اسٹوپ“ کہتی ہے۔ عورت کا احترام بڑی اہمیت کا حال ہے۔ کیونکہ جو عورت اپنی نظر میں خود کو کمزور بھتی ہے اور یہ جانتی ہے کہ لوگ بھی اسے کمزور خیال کرتے ہیں۔ تو ایسی عورت متعدد غلط چیزوں جیسے جھوٹ، خیانت اور منافقت سے متصف ہو سکتی ہے۔ لیکن اگر ہم نے اس کے دل میں اس کی اپنی شخصیت کا احترام پیدا کیا، اس کی شخصیت کا خود بھی احترام کیا، اس کے اعزاز و اکرام کو بھال رکھا، تو ہم نہ صرف اس کی شخصیت کو مضبوط کریں گے بلکہ ساتھاں جذبات اور تیزروکو توڑنے کے درپے ہوں گے، جو عورت کی راہ میں مراہم ہوتے ہیں اور زندگی کے شب و روز میں سامنے آتے ہیں۔ جب آدمی ان کی توثیق اور احترام کرے گا، ان کا اعتماد بحال کرے گا۔ تو عورت اپنے ضعف کو نظر انداز کرے گی۔

حضور سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تعلیم ہے کہ مومن کی یہ شان ہے وہ خُسِنِ اخلاق کا پیکر ہو مردوت و حسن کردار کی جسم صورت ہو اور اہل و عیال اور بیوی کے لیے اخلاق و مردوت میں سب سے اچھا ثابت ہو۔ یعنی ایک اچھے مسلمان کی یہ خوبی ہونی چاہیے کہ وہ حسن سلوک میں اپنی بیوی کے ساتھ سب سے اچھا ہو اس کے ساتھ خوش گوئی اور بدکلامی

نہ کرے مردوں کو اپنی بیویوں کے حق میں سراپا محبت و شفقت ہونا چاہیے اور بیوی کی ہر جائز دلدھی کرنی چاہیے جو اپنی بیوی کے ساتھ اپنے آپ کو اچھا ثابت کرنے میں کامیاب ہو وہی اپنی زندگی کو خوبگوار انداز سے گزارتا ہے زندگی کی خوشیوں اور مسرتوں کو حاصل کرتا ہے اور یہی مرد کی فطرت کی نیکی کی دلیل ہے ورنہ کچھ دیر کے لیے مصنوعی طور پر تو برے سے برا آدمی بھی یہ کوشش کر لیتا ہے اور اس بات کا ثبوت فراہم کر دیتا ہے کہ وہ بڑا نیک ہے لیکن بیوی کی دائیگی رفاقت اصل فطرت اور افتاد طبع کو تباہ کر دیتی ہے اور یہی مرد کی فطرت کی حقیقی کسوٹی ہے، سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ایک مرتبہ ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی پیاری بندیوں کو مارنے پئنے سے اجتناب کرو۔

عرب جیاں عورتوں کو جانوروں سے زیادہ اہمیت نہیں مردوں کے جدول میں آتا ان کے ساتھ برتاؤ کرتے تھے مارنا پیٹا ان کے نزدیک معمولی بات تھی اسلام کا سورج جب طلوع ہوا تو عورتوں کی جان میں جان آئی صدیوں کی مظلومیت سے خلاصی کا در عمل جیسا کہ ہونا چاہیے تھا وہ بھی سامنے آیا جس کا اندازہ اس روایت سے ہوتا ہے کہ ایک دن حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت القدس میں حاضر ہوئے اور عرض کی کہ عورتیں اپنے خاوندوں کے مقابلے میں جری ہو گئی ہیں۔ یہ سن کر سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی طرف سے مذکورہ بالافرمان سے سختی زدی سے بدل گئی۔

فرائض شوہر میں یہ بات بھی داخل ہے، کہ اپنی عورت کو گالی نہ دے اور نہ خرافات و لغویات باقی کے، یا ایک جاہل انسان کا کام ہے نہ کہ ممزز و مہذب انسان کا۔

ایک حدیث میں آیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص اپنی عورت کو گالی دیتا ہے آسمان کے تمام فرشتے اس کو لعنت کرتے ہیں۔

(الحدیث متفق علیہ وغایہ الطالبین ص ۱۳۲۰)

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جو شخص فحش کرتا ہے یعنی قابل شرم باقی منہ سے نکالتا ہے اور برے فلی پر نا دم بھی نہیں ہوتا، تو اس شخص پر خدا کی بہشت حرام ہے،

دوزخ میں کچھ دوزخی ایسے ہوں گے جن کے منہ سے نجاست بہی گی اور اس کی بدبو کی وجہ سے دوسرے دوزخی لوگ نجات کے لیے فریاد کریں گے، اور پوچھیں گے یا ماں! یہ کون لوگ ہیں جن سے ہم سخت پریشان ہیں؟ تو ارشاد باری ہو گا یہ وہی لوگ ہیں جو دنیا میں خرافات اور فحش باقیوں کو دوست رکھتے تھے، اور سڑی سڑی باقیں بکتے تھے۔ (اکسیر ہدایت ص ۳۰۸)

حضرت ابراہیم بن میسرہ کہتے ہیں کہ جو شخص گالی گھوچ بکتا ہے اور فحش باقیوں سے لوگوں کو پریشان کرتا ہے قیامت کے روز خدا کی عدالت میں کتے کی صورت میں ہو گا۔  
(اکسیر ہدایت ص ۳۰۸)

حضرت برائیں عاذب رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ایک اعرابی آکر عرض کرنے لگا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مجھے کوئی ایسا عمل بتا دیجئے جو مجھے جنت میں لے جائے اور عذاب دوزخ سے بچائے ارشاد فرمایا تو نے اگرچہ چھوٹا جملہ بولا مگر درخواست بہت بھی چوڑی کی، اب سن لے تیک کام خود کرو اور دوسروں کو حکم دے اور بری بات سے اجتناب کر، اگر اس کی طاقت تیرے اندر نہ ہو تو زبان کو خیر کے علاوہ نہ کھول یہی تیرے لیے کافی ہے۔  
(بیہقی، شعب الایمان، بحوالہ تفسیر مظہری جلد ایڈ پ ۳۶۷ ص ۳۰)



بیوی سے بات کی جائے کیونکہ وہ بھی آخر آپ کے گھر کی ایک اہم ترین رکن ہے اس کی تمام تر امیدوں اور امنگوں کا محور آپ ہی تو ہیں وہ اگر کسی چیز کی فرمانش کرے گی تو آپ ہی سے تو کرے گی کیونکہ آپ اس کے خاوند ہیں اگر کسی معاملے میں اجازت حاصل کرتی ہے تو وہ بھی آپ ہی سے کرتی ہے آپ کو بلکہ خوش ہونا چاہیے کہ آپ کی بیوی کس قدر رسیقہ شعار اور تابع دار ہے کہ کوئی بھی کام آپ کی اجازت اور منشاء کے بغیر نہیں کرتی۔ بیوی کے خواہونے کا بُرائیں منانا چاہیے بلکہ کوشش کرنی چاہیے کہ اس کو منالیا جائے۔ بیوی کی ناراضی ہمیشہ عارضی ہوتی ہے اور وہ اس انتظار میں ہوتی ہے کہ کب خاوند پیار و محبت کے دو بول بولے اور وہ اپنی خفگی ختم کر کے راضی ہو جائے اگر خاوند کی توجہ اور پیار بھرے الفاظ اسے نہ لیں تو پھر اس کے دل پر جو بیتی ہے وہی جانتی ہے لہذا معاملے کو طول نہیں دینا چاہیے اس معاملے کو سمجھاتے ہوئے خود دلی اور فراخدلی سے آگے بڑھ کر پیار و محبت کے ساتھ بیوی کو سمجھاتے ہوئے اس کی ناراضی ختم کرنے کی کوشش کرنی چاہیے جو مرد اس بات کو سمجھ لیتا ہے کہ گھر میں ناراضی اور خفگی کی فضا قائم رہنے سے گھر میں ناخوٹگواری کا ماحول پیدا ہو جاتا ہے وہ فوری طور پر کوشش کرتا ہے کہ جلد از جلد ایسی ناگواری کی فضا کا خاتمه ہو اور گھر کا ماحول بہتر ہو جائے۔

سید نارسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی زوجہ مطہرہ اُم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بھی کبھی کبھی بکھار حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے روٹھ جایا کرتی تھیں اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان کے روٹھ جانے کا بُرائیں منایا کرتے تھے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام فرماتے ہیں، اے عائشہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا)! جب تم مجھ سے خفا ہو جاتی ہو تو میں سمجھ جاتا ہوں کہ تم مجھ سے خفا ہو گئی ہو۔ اُم المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں آپ کو میرے روٹھنے کیسے پتہ چلتا ہے؟ ارشاد فرمایا کہ جب تم مجھ سے خفا ہو جاتی ہو تو قسم کھاتی ہو تو کہتی ہو، ابراہیم کے رب کی قسم، تم میرا نام نہیں لیتی اور جب خوش رہتی ہو تو کہتی ہو محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے پروردگار کی قسم۔

## خفا ہونا بھی بیوی کا حق ہے

اگر کسی بات پر بیوی روٹھ جائے تو اس کی اس بات کا غصہ نہیں کرنا چاہیے کیونکہ وہ بھی انسان ہے اور خلاف مزاج بات پر اسے بھی خفا ہونے کا حق ہے یہ الگ بات ہے کہ بعض اوقات یخنگی کسی غلط فہمی کی بناء پر ہوتی ہے اور بعض مرتبہ اپنی کسی بات پر اڑے رہنے کی وجہ سے ہوتی ہے لہذا موقع کی مناسبت کا خیال کرتے ہوئے معاملے کو سمجھانے کی کوشش کرنی چاہیے نہیں ہونا چاہیے کہ اگر بیوی ناراض ہو گئی ہے تو خود بھی اس سے ناراض ہو جائے اور ایسی خاموشی کی فضا گھر میں قائم کر دی جائے کہ گھر گھر ہی معلوم نہ ہو یا پھر یہ بھی نہیں کرنا چاہیے کہ بیوی کے ساتھ غصے کی حالت میں تنخ کلائی اور خوش کلائی سے کام لیا جائے اس طرح معاملہ بگڑ جاتا ہے اور اچھا بھلا گھر جنم بن جاتا ہے۔

اکثر گھروں میں دیکھا گیا ہے کہ بیوی نے اپنے میکے جانے کے لیے خاوند سے اجازت مانگی خاوند نے بلا وجہ انکار کر دیا بلکہ تنخی سے منع کر دیا اس پر بیوی نے تھوڑی سی ضد کی خاوند پھر بھی راضی نہ ہوا تجھے بیوی خفا ہو گئی یا پھر خاوند رات کو دیرے سے گھر واپس آیا بیوی نے دیرے سے آنے کی وجہ پوچھی خاوند نے جھڑک کر خاموش کر دیا کہ تمہیں وجہ بتانا ضروری ہے۔ خاوند کے اس روکھے جواب سے بیوی کو غصہ آگیا اس نے خاموشی تو اختیار کر لی مگر خاوند سے خفا ہو گئی۔ ایسا بھی ہوتا ہے کہ بیوی نے کسی چیز کی فرمانش کی خاوند نے لا کرندی اور نہ لانے کی کوئی معقول وجہ بھی بیان نہ کی چند روز تک روزانہ بیوی اپنی مطلوبہ چیز کے بارے میں پوچھتی رہی بالآخر خاوند نے تنخی سے جواب دے دیا اس پر بیوی خاوند سے خفا ہو گئی۔

ہونا تو یہ چاہیے کہ بیوی کے خفا ہو جانے کی صورت میں نری اور پیار کے ساتھ

اس حدیث پاک سے معلوم ہوا کہ بیوی کے روٹھ جانے کا خاوند کو پتہ چل ہی جاتا ہے ایک مسلمان خاوند کے لیے لازم ہے کہ وہ اپنے گھر کی خفا کو خونگوار کرنے کے لیے روٹھی ہوئی بیوی سے نرمی دپیار سے پیش آئے تاکہ بیوی جلد اپنی خنگی دور کر کے راضی ہو جائے۔

اس ضمن میں ہر فاس بات کا خیال رکھا جائے کہ بیوی کی خنگی صرف ان معاملات میں قابل قبول ہونی چاہیے کہ جو شریعت مطہرہ سے تکراتے نہ ہوں مثلاً اگر بیوی کوئی ایسا کام کہے جس کی شریعت مطہرہ نے مخالفت کی ہو اور بیوی ضد کرتی ہو بے جا اور فضول فرمائش کر کے خاوند کو تنگ کرنا اس کا مقصد ہو تو ایسی صورت میں اس کوختی سے منع کیا جا سکتا ہے اور اس کو پیار سے سمجھایا جائے کہ ہمارے دین اسلام نے ایسے فضول کاموں کے کرنے کی اجازت نہیں دی ہے اور ان کوختی سے منع کیا ہے اگر تو بیوی سمجھدار اور دیندار ہے تو وہ آپ کی بات کا جلد اثر لے گی اور سمجھانے سے سمجھا جائے گی اپنی خنگی ختم کردے گی اگر بالفرض وہ اپنی بات پراڑی رہے تو اس کی ناراضی کوئی اہمیت نہ دی جائے مگر اس کے ساتھ زی اور محبت والا سلوک برادر چاری رکھا جائے ان شاء اللہ تعالیٰ وہ خود ہی ارادہ راست پر آجائے گی۔

نیک بیوی اگر کسی وجہ سے خفا ہو سمجھی جائے تو نیک اور اچھا خاوند اس کو منانے کے لیے اور اس کو راضی کرنے کے لیے ضرور کوشش کرتا ہے اس سے پتہ چل جاتا ہے کہ خاوند کے دل میں اپنی بیوی کے لیے کس قدر محبت بھرے جذبات ہیں۔ حضرت عائکہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہا حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی پوتی تھیں ان کے خاوند عبد الملک بن مروان کو اپنی بیوی سے بہت محبت تھی عبد الملک بن مروان اپنی بیوی کا بہت زیادہ خیال رکھا کرتا تھا بعض اوقات یہ ہوتا تھا کہ حضرت عائکہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہا اپنے شوہر سے کی بات پر خفا ہو جاتی تو اپنی خنگی کا اظہار اس طرح سے کرتیں کہ اپنے کمرے کا دروازہ بند کر کے بیٹھ جاتیں تاکہ اپنے خاوند سے ان کا سامنا ہی نہ ہو لیکن عبد الملک بن مروان کو اپنی بیوی سے بڑی محبت تھی اس لیے وہ اپنی بیوی کی ناراضی کرنے اور راضی کرنے کا کوئی نہ کوئی طریقہ ڈھونڈھ

ہی نکلتے تھے۔

ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ عائکہ رحمۃ اللہ علیہا اپنے خاوند عبد الملک سے بہت زیادہ ناراضی ہوئیں عبد الملک نے اپنے خاص حاشیہ نشینوں میں سے ایک شخص عمر بن بلاں اسدی سے اس صورت حال کا تذکرہ کیا وہ بڑے مزاجیہ طبیعت کے تھے، سکراتے ہوئے کہنے لگے ”امیر المؤمنین! اگر آپ کی بیگم آپ سے خوش ہو جائے تو مجھے کیا انعام ملے گا؟ عبد الملک بن مروان نے کہا تھے منہ ما نگا انعام دوں گا۔ عمر بن بلاں نے عائکہ کے دروازے پر جا کر پورے زور سے رونا شروع کر دیا۔ اچانک آہ و بکا کی آواز سن کر نیزیں باہر آئیں دیکھا کہ عمر بن بلاں زار و قطار رورہا ہے۔ انھوں نے پوچھا بھتی کیا ہوا؟ کیا اچانک مصیبت آئی؟ کیوں رور ہے ہو؟ کیوں آہیں بھر رہے ہو؟ کچھ ہمیں بھی تو بتاؤ؟ اس نے کہا پکھنہ پوچھتے ہائے میں مارا گیا، میں لٹ گیا میری دنیا بر باد ہو گئی! ابھائے میں کیا بتاؤں میرے دو بیٹے تھے ایک بیٹے نے دوسرے کو قتل کر دیا، میں نے امیر المؤمنین سے واقعہ بیان کیا تو فرماتے ہیں کہ تم اس کے قصاص میں اپنے دوسرے بیٹے کو بھی قتل کر دو۔ میں نے کہا ”امیر المؤمنین! میں اسے معاف کرتا ہوں، وہ کہتے ہیں نہیں اس سے معاشرے میں انارکی پیدا ہو گی معاشرہ“ گھر سلوک برادر چاری رکھا جائے ان شاء اللہ تعالیٰ وہ خود ہی ارادہ راست پر آجائے گی۔

کہا اب ہم آپ کی کیا مدد کر سکتی ہیں، اس نے روتے ہوئے کہا تم میری مدد کر سکتی ہو، اپنی مالکن، خاتون اول، امیر المؤمنین کی بیگم عائکہ بنت یزید سے کہو کہ وہ از راہ کرم امیر المؤمنین سے میری سفارش کریں کہ وہ دوسرے بیٹے کو قتل کرنے کا حکم واپس لے لیں، کنیزوں نے درد بھرے انداز میں اپنی مالکن کی خدمت میں عرض کی، اس نے اپنی کنیزوں کی باتیں سن کر کہا میں ان حالات میں کیا مدد کر سکتی ہوں میں تو اپنے خاوند سے ناراضی ہوں، آخر میں کس طرح سفارش کر سکتی ہوں۔ کنیزوں نے اپنی مالکن کے پاؤں پکڑ کر کہا ایک زندگی کا سوال ہے، آپ کی زبان ہلے گی اس بیچارے کا ایک بیٹائج جائے گا۔ کنیزوں کے اصرار کی وجہ سے عائکہ رحمۃ اللہ علیہا نے کہا میر اشائی لباس لاو۔ انھوں نے فوراً خدمت میں حاضر کر دیا۔ فاخرانہ لباس پہن کر دروازے کے باہر آئیں دیکھا کہ عمر بن بلاں روئے جا رہا ہے۔ عبد

الملک بن مروان بھی وہاں موجود ہے، عاتک رحمت اللہ علیہا اپنے خاوند کی قدم بوسی کرتے ہوئے کہنے لگیں اس کے بیٹے کی جان بخشی کر دیں تو نوازش ہوگی۔ اپنی بنیگم کا یہ انداز دلبران دیکھتے ہوئے عبد الملک بن مروان نے کہا جیسے آپ کی مرضی۔ اس طرح ان دونوں کی صلح ہو گئی۔ عبد الملک بن مروان نے عمر بن بلاں کو انعام و اکرام سے نوازا۔

اس موقع پر عبد الملک بن مروان نے کثیر بن عبدالرحمان کے یہ اشعار بھی پڑھے:

و انى لا رعى قومها من جلالها  
وان اظهروا غشا نصحت لهم جهدي  
ولو حاربوا قومى لكتن لقومها  
صديقا ولم اجمل على قومها حقدى  
”میں اس کی قوم کی رعایت اس کے جاہ و جلال کی وجہ سے کرتا ہوں اگر وہ کینہ ظاہر کریں تو میں ان کے ساتھ خیر خواہی سے پیش آتا ہوں۔  
اگر وہ میری قوم کے ساتھ خڑائی کریں تو میں اس کی قوم کا دوست بن جاتا ہوں  
اور اس کی قوم کے ساتھ اپنے کینے کا انداز نہیں کرتا۔“

جو اللہ کے پاس ہے وہ بہتر اور باقی رہنے والا ہے۔ بیوی کی ناراضی کو اپنی اتنا کا مسئلہ نہیں بنالیتا چاہیے کیونکہ اس سے معاملہ حل نہیں ہوتا بلکہ مزید بگڑ جاتا ہے اگر بیوی ناراض ہو گئی ہے اور اس کے مقابلے میں آپ بھی اس سے ناراض ہو گئے ہیں تو پھر بات ضد اور ہٹ دھری پر آجائے گی اور ضد ایسی بُری خصلت ہے کہ جس سے آدمی کی دنیا و آخرت بر باد ہو جاتی ہے اپنی ضد پر اڑے رہنے سے تلچی بڑھ جاتی ہے اور پھر کوئی تیسا فریق ہی آپس میں مصالحت کراتا ہے لہذا ایسی نوبت تک نہیں پہچنا چاہیے بلکہ زمی اور بردباری سے کام لے کر بیوی کی خفیٰ کو دور کر کے گھر لیوں ماحول کو سازگار رکھنا چاہیے۔



## اپنی بیوی سے محبت کریں

اگر آپ اپنی بیوی سے محبت کرنا شروع کر دیں گے تو آپ کی زندگی بڑی بد مسرت گزرے گی گھر کا ماحول نہایت خوشنگوار رہے گا کیونکہ میاں بیوی کے مابین محبت ہی زندگی کی گاڑی کو کامیابی سے چلانے کی ضامن ہے اگر آپ بیوی کی معمولی معمولی سی باتوں پر اپنے دل میں اس کے خلاف نفرت کے جذبات کو جگہ دیں گے اور اس کو سرزنش کرنے کا کوئی بھی موقع ہاتھ سے جانے نہیں دیں گے تو اس سے صرف گھر کے ماحول پر اچھا نہیں پڑے گا بلکہ آپ کی اپنی زندگی بھی اجیرن ہو جائے گی جو کہ یقیناً آپ کے حق میں اچھی بات نہ ہوگی ہمارے پیارے نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام اپنی ازواج مطہرات سے بڑی محبت کیا کرتے تھے اور اپنی محبت کا گاہ ہے بگاہ ہے اظہار بھی فرمایا کرتے تھے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا اسوہ حسنہ ہم سب کے لیے کامیاب زندگی گزارنے کا ایک بہترین نمونہ ہے۔

سید نارسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو اپنی زوجہ مطہرہ حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے شدید محبت تھی آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان سے راضی و خوش رہا کرتے تھے۔ حضرت خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہا کی وفات کے بعد بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ان سے اتنی محبت تھی کہ جب کوئی قربانی کرتے تو پہلے حضرت خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہا کی سہیلیوں کو گوشت بھیجتے اور بعد میں کسی اور کو دیتے۔ حضرت خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہا کا کوئی رشتہ دار جب کبھی آپ کے پاس آتا تو اس کی بے حد خاطر مدارات فرمایا کرتے۔

رحلت حضرت خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہا کے بعد مدلت تک حضور صلی اللہ علیہ وسلم گھر سے باہر تشریف نہ لے جاتے جب تک حضرت خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہا کی اچھی طرح تعریف نہ کر لیتے۔ اسی طرح جب گھر تشریف لاتے تو ان کا ذکر کر کے بہت کچھ

تعریف فرماتے۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ایک دفعہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حسب معمول حضرت خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہا کی تعریف کرنی شروع کی۔ مجھے رشک آیا، میں نے کہا ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وہ ایک بڑھایا یوہ عورت تھیں۔ خدا نے ان کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو ان سے بہتر پیدا یعنیت کی۔“ یہ سن کر پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کا چہرہ غصے سے سرخ ہو گیا اور فرمایا ”خدا کی قسم مجھے خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہا سے اچھی بیوی نہیں ملی۔ وہ ایمان لائیں جب سب لوگ کافر تھے۔ اس نے میری تصدیق کی جب سب نے مجھے بھٹلایا۔ اس نے اپنا زر و مال مجھ پر قربان کر دیا جب دوسروں نے مجھے مردم رکھا اور اللہ تعالیٰ نے اس کے بطن سے مجھے اولاد دی۔“ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں ڈرگئی اور اس روز سے عہد کر لیا کہ آئندہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے کبھی خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہا کو ایسا ویسانہ کہوں گی۔

حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام اپنی زوجہ مطہرہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے بھی بہت زیادہ محبت فرمایا کرتے تھے حضرت عمر بن العاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک مرتبہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے سوال کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! آپ کو سب سے زیادہ کون محبوب ہے؟ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، عائشہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا) انہوں نے دوبارہ سوال کیا یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! مردوں میں سب سے زیادہ آپ کو کون محبوب ہے؟ ارشاد فرمایا، عائشہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا) کے والد (حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ)۔ انہوں نے پھر سوال کیا کہ ان کے بعد؟ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، عمر (رضی اللہ تعالیٰ عنہ)۔

حضور سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اپنی زوجہ مطہرہ حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے بھی بڑی محبت تھی حضرت سودہ کے مراج میں ظرافت تھی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو کبھی کبھی ہنسا دیا کرتی تھیں۔ ایک مرتبہ عرض کیا کہ کل رات میں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچے نماز پڑھی۔ باوجود یہکے میں ساتھ تھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے (انتالبا) رکوع کیا جس سے مجھے نکسر چھوٹ جانے کا خوف ہو گیا اور میں نے اس کے ڈر سے ناک راحت چھیننے کے لیے ان سے جنگ چھیڑ دیں۔

## اسلامی دولہا

پکڑ لی یہ سن کر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی آگئی۔ (اصابہ)

ان مثالوں کے بیان کرنے کا مقصد یہ ہے کہ ایک مسلمان خاوند کو اپنی بیوی کے ساتھ محبت اور پیار کارو یہ رکھنا چاہیے۔

شوہر کو یہ بھی چاہیے کہ سفر میں جاتے وقت اپنی بیوی سے انتہائی پیار و محبت کے ساتھ بھی خوشی سے ملاقات کر کے گھر سے نکلے اور سفر سے واپس ہوتے کچھ سامان بیوی کے لیے ضرور لائے، کچھ ہوتے کچھ کھانا میٹھا ہی لیتا آئے اور بیوی سے یہ کہے کہ یہ خاص تمہارے ہی لیے میں لایا ہوں۔ شوہر کی اس ادا سے عورت کا دل بڑھ جائے گا اور وہ اس خیال سے بہت خوش اور مگن رہے گی کہ میرے شوہر کو مجھ سے ایسی محبت ہے کہ وہ میری نظروں سے غائب رہنے کے بعد بھی مجھے یاد رکھتا ہے اور اس کو میرا خیال لگا رہتا ہے ظاہر ہے کہ اس سے بیوی اپنے شوہر کے ساتھ کسی قدر زیادہ محبت کرنے لگے۔

جب میاں بیوی کے مابین محبت و پیار کی زیادتی ہو گی تو دونوں کی اگر ہبھی ہم آہنگی نہ بھی ہو گی تو رفتہ رفتہ ان کے درمیان اس طرح کا تعلق بن جائے گا کہ ایک دوسرے کے بغیر رہ نہ سکیں گے دلوں میں صرف اور صرف محبت کے پھول ہی کھلیں گے اور ان کا گھر راحت و سکون کا گھوارہ بن جائے گا اور دونوں کی ایسی راحت بھری زندگی ہو گی کہ جس کا کوئی مول نہیں۔

حکایت ہے کہ ایک بادشاہ اپنے وزیر کی معیت میں ایک غاز نما گڑھ سے گزرد۔ اس کے اندر آگ کی روشنی چاروں طرف پھیلی ہوئی تھی۔ بادشاہ اس طرف گیاتر دیکھا، ایک شخص پرانے کپڑے پہننے مٹی کے ایک تو دے سے نیک لگائے بیٹھا ہے اور اس کے نامنے مٹی کے برتن میں معمولی کھانا لگا ہوا ہے۔ سامنے بیٹھی ہوئی اس کی بیوی اس کے ساتھ ایسے آداب برتری ہے، جیسے بادشاہوں کے سامنے کوئی آداب بجالاتا ہے اور خاوند بھی اس کے ساتھ یوں پیش آ رہا ہے، جیسے وہ عورت تمام عورتوں کی سردار ہے بادشاہ نے جو یہ دیکھا، تو اسے بڑا رشک آیا۔ اس نے کہا، نیک صالح لوگوں نے حق کہا ہے کہ آج یہ جس لذت اور راحت و سکون میں ہیں۔ اگر دنیا کے بادشاہوں کو اس کا علم ہو جائے، تو ان کی لذت اور راحت چھیننے کے لیے ان سے جنگ چھیڑ دیں۔

## بیوی کی اہمیت

ایک مسلمان خاوند کو اپنی بیوی کی اہمیت و افادیت کو کبھی بھی نظر انداز نہیں کرنا چاہیے ایک آدمی اپنی بیوی کی موجودگی میں اپنے آپ کو بہت سی براہیوں سے محفوظ کر لیتا ہے مگر عورتوں کے ملوف فریب سے اپنے آپ کو بچالیتا ہے اللہ رب العزت اس پر اپنا خصوصی فضل و کرم کرتا ہے جو براہیوں سے بچنے کی کوشش کرتا ہے وہ بنده کسی غیر عورت پر مبڑی نظر نہیں ڈالتا اس لیے کہ مبڑی نظر تمام خواہش کی بنیاد ہے اسلام نے اس سوراخ کو پہلے بند کیا ہے اور نظر کو آنکھوں کا زنا قرار دیا اور پھر نگاہ کا تیر مشہور ہے۔ بعض علماء کرام لکھتے ہیں کہ نگاہیں شہوت کی قاصد اور اس کی پیامبر ہیں۔ نگاہ کی اسی تاثیر کے باعث قرآن پاک میں مونین کے لیے حکم آیا کہ:

ترجمہ: ایمان والوں سے کہہ دیجئے کہ اپنی نگاہیں پنچی رکھیں اور اپنے ستر کو بچائے رکھیں اس میں ان کے لیے پاکیزگی ہے اللہ تعالیٰ کو جو کچھ وہ کرتے ہیں اس کی خبر ہے۔  
(سورہ نور)

اس آیت مبارکہ میں جس چیز کا حکم فرمایا گیا ہے وہ ہر ایک مسلمان کے لیے لازمی ہے نگاہ پنچی رکھنا فطرت اور حکمت الہی کے تقاضے کے مطابق ہے اس لیے کہ عورتوں کی محبت اور دل میں ان کی طرف خواہش نظرت کا تقاضہ ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

ترجمہ: ”مرغوب چیزوں کی صحت پر لوگ فریفہت کیے گئے ہیں جیسے عورتوں پر۔“

(آل عمران)

امام غزالی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ تحریر کرتے ہیں کہ آنکھوں کے فتنے سے یقینی طور پر اپنے

آپ کو بچاؤ کیونکہ یہ تمام فتنہ و آفت کا بنیادی سبب ہے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا فرمان ہے کہ:

” بلاشبہ عورت شیطان کی صورت میں آتی ہے اور اسی کی صورت میں واپس ہوتی ہے تم میں سے کسی کو جب عورت بھلی معلوم ہو اور دل پر اس کی چوٹ پڑے تو چاہیے کہ اپنی بیوی کے ساتھ ہمستر ہو، اس تدبیر سے اپنی عورت کا اثر دل سے جاتا رہے گا۔“ (مسلم شریف)  
جن کا جنسی میلان قوی ہوتا ہے طبعاً ان کی نگاہیں عورت کی طرف اٹھ جاتی ہیں اور عورت اپنی قدرتی بیت سے مرد کے خواہیدہ جذبات کو جگادیتی ہے اس سے بچنے کی تدبیر اسلام نے بتائی ہے تو اگر ایسی بات ہو جائے اور کسی عورت کو دیکھ لینے سے یہ جان کی کیفیت پیدا ہو جائے تو ایسے نازک موقع کے وقت حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حکم فرمایا ہے کہ تم اپنی بیوی کے پاس چلے جاؤ تاکہ شیطان تمہارے دل میں وسوسہ ڈالنے کی جراءت نہ کرے اور نہ تم کو گناہ میں ملوث کرنے پائے۔ علامہ نووی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اس حدیث مبارکہ کے تحت تحریر کرتے ہیں کہ:

”کسی عورت کو دیکھنے سے جب کسی کی خواہش میں ابھار پیدا ہو تو اس کو چاہیے کہ وہ اپنی بیوی سے مقاہبت کرے تاکہ دل کا تقاضہ ٹھنڈا پڑ جائے اور نفس کو سکون حاصل ہو اور قلب جس کے درپے ہے وہ بات جاتی رہے۔“  
(شرح مسلم)

عورتے کے آنے اور جانے کو شیطان کی صورت سے تعبیر کرنے کی وجہ یہ ہوئی کہ عورت میں فطرتاً کچھ ایسی جاذبیت اور دلکشی رکھی گئی ہے کہ قدر تما مرد کا دل عورت کی طرف کھنچتا ہے گویا شیطان کو موقع ملتا ہے کہ عورت کو مرد کی لغزش کا ذریعہ بنائے ہے لہذا ہر مسلمان کو اپنی نگاہ کی حفاظت کرنی چاہیے اور مبڑی عورتوں کے فتنے سے بھی اپنے آپ کو بچانا چاہیے۔  
حضور سرکار مدینہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کا ارشاد ہے کہ:

”میں نے اپنے بعده عورتوں سے بڑھ کر اور کوئی فتنہ مردوں کے لیے نقصان دہ نہیں چھوڑا۔“  
(مشکلہ شریف)

ایسی طرح ایک موقع پر حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:  
”دنیا اور عورتوں سے ڈرو کیونکہ نبی اسرائیل میں پہلا قتنہ جو بیدا ہوا تھا وہ عورتوں میں تھا۔“  
(مشکلہ شریف)

اللہ رب العزت نے انسانی فطرت کا لحاظ فرمایا اور شہوت کی رعایت سے نکاح کی اجازت ہی نہیں دی بلکہ حکم فرمایا اور پھر اس کے بعد انسانی طبیعت پر کنٹرول کیا اپنے آپ کو قابو میں رکھنے کے طریقے بیان کیے۔ حد سے بڑھتی ہوئی حرث جو ریص انسان کی طبی خواہش ہے اس پر پھرہ بٹھایا اور کائنات انسانی کو فتنہ و فساد سے محفوظ کر دیا۔



## والدین کے حقوق کا خیال رکھیں

مسلمان خاوند کے لیے لازم ہے کہ وہ شادی کے بعد بھی اپنے والدین کے حقوق اسی طرح ادا کرتا رہے جس طرح کرشادی سے قبل ادا کرتا تھا اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کی رضاو خوشنودی والدین کی رضا میں ہے اور والدین کی ناراضگی میں اللہ رب العزت کی ناراضگی ہے تمام رشتہوں میں سب سے گھر اور سب سے قربی رشتہ والدین کا ہے پروردگار عالم نے والدین کو بہت بلند مرتبہ سے نوازا ہے اور والدین کی خدمت و اطاعت اور ان کے ساتھ حسن سلوک کرنے کی تاکید فرمائی ہے چنانچہ اسی حوالے سے قرآن حکیم میں ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے۔

وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُو أَلَا إِيَاهُ وَ بِالْوَالِدِينِ إِحْسَاناً  
إِمَّا يَلْفَغُ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَخْذُهُمَا أَوْ كِلَّا هُمَا فَلَا تَقْلُ  
لَهُمَا أُفِّ وَلَا تَنْهَرْ هُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ۝  
وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الدُّلُّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ ارْ  
حَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ۝ (سورہ نبی اسرائیل آیات ۲۲-۲۳)

ترجمہ: ”اور (لوگو)! تمہارے پروردگار نے حکم دیا ہے کہ اس کے سوا کسی کی عبادت نہ کرو اور اپنے ماں باپ کے ساتھ بھلائی کرو اور ان میں سے ایک یادوں تو تمہاری زندگی میں بڑھاپے کو پہنچیں تو (کسی بات پر) ان کو اف تک نہ کہو اور نہ ان کو جھٹکو! اور ان سے اوب سے بات کرو اور ان کے سامنے شفقت سے اکساری کے ساتھ جھک کر ہو!

اور ان کے حق میں یہ دعا کرتے رہو کہ پروردگار! جس طرح انہوں نے مجھے بچپن میں پالا ہے، اسی طرح تو بھی ان پر حرم فرم!

ان آیات مبارکہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام نے نیکی، نرمی، رعایت اور مہربانی کو مال باب کا حق قرار دیا ہے اور اس حق کی تائید اس طرح فرمادی کہا سے اپنے حق کے ساتھ جوڑ دیا اس سے مال باب کے حقوق کی عظمت اور انہیں پورا پورا انجام دینے کی ضرورت کا پتہ چلتا ہے۔

اکثر یہ ہوتا ہے کہ بیوی آجائے پر بیٹا انہیں فراموش کر جاتا ہے، ان کے ساتھ بد سلوکی کرتا ہے، انہیں ایک طرف ڈال دیتا ہے۔ ستم بالائے ستم یہ کہ یہ سب اپنی قتنہ پر دواز بیوی کی شہبہ پر کرتا ہے اور یہ بھول جاتا ہے کہ آج وہ اپنے مال باب کے ساتھ جس قسم کی بد سلوکی کر رہا ہے، درحقیقت آپ اپنی راہ میں کائنے بوتا ہے، اپنی جیتنی جاتی اور نہستی کھلائق دنیا کو ویران کرتا ہے۔ کیونکہ آج وہ ان کے حقوق سے غافل ہوا، لیکن اللہ مال باب کے حقوق سے غافل نہیں۔ ایک وقت ضرور آئے گا، جب وہ ان بوڑھی بہنوں کی قربانی، جدوجہد مشقتوں اور اپنے بچے کی بھلائی کے لیے طول طویل راتوں کے جانگے کے صدر میں ان کی مدد کرے گا ورنہ اسی بچے نے آج بڑے ہو کر اور پرورش پا کر ان کی بساط الٹ دی اور جس شاخ کے نیچے پرورش پائی اسی کو کاثر کر کھو دیا۔

چونکہ ہم دل کی گمراہی سے مسلم خاندانوں کی سعادت اور بھلائی کے خواہاں ہیں، اس لیے نوبیا ہتا جوڑوں کے سامنے ہم ان نصیحتوں اور ہدایات کو صاف صاف بیان کر دینا ضروری سمجھتے ہیں اور امید رکھتے ہیں کہ وہ انہیں فراموش نہ کریں گے۔ اس میں شک نہیں کہ ان پر عمل کرنے سے ان کی اتنا کوٹھیں نہیں پہنچیں گی، بلکہ انہیں یہ احساس ہو گا کہ بڑھاپے کا اند وہنا ک وقت ان پر بھی آنے والا ہے پھر قادر مطلق تو ہمیشہ زندہ رہنے والا ہے کبھی مرنے والا نہیں اور آدمی جیسا دوسروں کے ساتھ کرتا ہے، اس کے ساتھ بھی ویسا ہی برتابہ کیا جاتا ہے۔ سورہ بنی اسرائیل کی مذکورہ آیات میں والدین کے ساتھ حسن سلوک کا حکم دے

کران کے ساتھ تعظیم و تکریم سے پیش آنے کے لیے چند نصیحتیں فرمائی ہیں۔

اول یہ کہ مال باب دنوں یا ان دنوں میں سے کوئی ایسا کلمہ ان کی شان میں زبان سے نہ کا لو جس سے ان کی تعظیم میں فرق آتا ہو، یا جس کلمہ سے ان کو رخچ پہنچتا ہو، لفظ اف بطور مثال کے فرمایا ہے۔ یوں تو مال باب کی خدمت اور اکرام و احترام ہمیشہ یہی لازم ہے لیکن بڑھاپے کا ذکر خصوصیت کے ساتھ اس لیے فرمایا کہ اس عمر میں مال باب کی خدمت کی زیادہ ضرورت ہوتی ہے، پھر بعض مرتبہ مال باب اس عمر میں جا کر چڑچڑے بھی ہو جاتے ہیں اور ان کو بیماریاں لا حق ہو جاتی ہیں، اولاد کو ان کا اگالہ ان صاف کرنا پڑتا ہے، میلے اور ناپاک کپڑے دھونے پڑتے ہیں جس سے طبیعت بور ہونے لگتی ہے اور تنگ دل ہو کر اٹھ سیدھے الفاظ بھی زبان سے نکلنے لگتے ہیں، ایسے موقع پر صبر اور برداشت سے کام لینا اور مال باب کا دل خوش رکھنا اور رخچ دینے والے ذرا سے الفاظ سے بھی پرہیز کرنا بہت بڑی سعادت ہے، اگرچہ اس میں بہت سے لوگ فیل ہو جاتے ہیں۔

حضرت مجاہد نے فرمایا کہ تو جوان لوگوں کے کپڑوں وغیرہ سے گندگی اور پیشتاب پاخانہ صاف کرتا ہے تو اس موقع پر اف نہ کہہ جیسا کہ وہ بھی اف نہ کہتے تھے جب تیرے بچپن میں تیر اپیشتاب پاخانہ وغیرہ دھوتے تھے۔ (در منثور)

اٹ کہنے کی ممانعت کے بعد یہ پھر فرمایا کہ ان کو مت جھٹکو، جھٹکنا اف کہنے سے بھی زیادہ برا ہے، جب اف کہنا منع ہے تو جھٹکنا کیسے درست ہو سکتا ہے؟ پھر بھی واضح فرمائے کے لیے خاص طور سے جھٹکے کی صاف اور واضح لفظوں میں ممانعت فرمائی ہے۔

دوم یہ حکم فرمایا کہ: وَقُلْ لِهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا مال باب سے خوب ادب سے بات کرنا، اچھی باتیں کرنا، اب وہبہ میں نرمی اور الفاظ میں تو قیر و تکریم کا خیال رکھنا، یہ سب قول کریماں داخل ہیں اور اس کی تفسیر میں بعض اکابر نے فرمایا کہ اذا دعوا اک فقل لیکما و سعدی کھالیعنی جب مال باب تجھے بلا کیں تو کہنا کہ میں حاضر ہوں اور قمیل

نے جو تکلیفیں اٹھائیں ان کو سامنے رکھے، اور بارگاہ خداوندی میں یوں عرض کرے کہ اے  
میرے رب ان پر حرم فرماجیسا کہ انہوں نے مجھے بچپن میں پالا، اور پرورش کیا۔

### تجھے طلب بات:

یاد رکھیئے کہ ماں باپ کے اپنے بچے پر احسانات ہر قسم کی غرض سے پاک صاف  
ہیں جنہوں نے اپنی جانکاری اور دلسوzi کا بھی بدله طلب نہیں کیا۔ بلکہ بچہ کی سلسلہ دیکھ  
بھال کی، سائے کی طرح اس کے بچھے لگر ہے، شفقت اور محبت کے موتی بچہ اور کرتے  
رہے کیونکہ قربت اور فطرت کا یہی تقاضا تھا۔ اس لیے انسانیت، وفاداری اور لائقی کا تقاضا  
ہے کہ ان احسانات کی تدریکی جائے، انہیں سمجھا جائے اور کسی صورت ان کا انکار یا ان کی  
نافرمانی نہ کی جائے۔

### والدین کا احسان مانو:

اولاد پر اپنے والدین کے بہت زیادہ حقوق ہیں اللہ تعالیٰ نے انسان کو اپنا شکر ادا  
کرنے کا حکم دینے کے ساتھ ہی انسان کو اپنے ماں باپ کا شکر ادا کرنے کا بھی حکم فرمایا ہے  
چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

ترجمہ: اور ہم نے انسان کو اس کے ماں باپ کے بارے میں تاکید کی، کہ اس کی ماں نے  
تکلیف پر تکلیف اٹھا کر اس کو اپنے پیٹ میں رکھا اور دو بر س میں اس کا دودھ چھوٹا  
ہے (تو اس کو حکم دیا) کہ میرا بھی شکر ادا کرو اور اپنے ماں باپ کا بھی! (تم سب کو)  
میری ہی طرف لوٹ کر آتا ہے۔ (سورہ لقمان)

اسلام نے ماں کے حقوق کی اس لیے تاکید کی ہے تاکہ اس کے حقوق کو تھارت  
سے نہ دیکھا جائے اس کی فضیلت اور اس کے احسانات کو لمحہ رکھا جائے۔ اس لیے کہ اس  
کی مشقت اور تکلیف کا نہ شکر یہا ادا کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی اس کا کوئی بدله دیا جا سکتا ہے۔

تفصیر امّن کثیر میں ہے کہ ایک شخص اپنی والدہ کو کمر پر اٹھائے ہوئے طواف کر رہا  
تھا، اس نے سید نارسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ کیا میں نے اس طرح خدمت

ارشاد کے لیے موجود ہوں۔

حضرت قادہ نے قول کریما کی تفسیر میں فرمایا قول لینا سہلا کر زم الجب میں ہل  
طريقہ پر پات کرو۔

حضرت سعید بن الحسینؓ نے فرمایا کہ خطا کار رخ ریڈ غلام جس کا آقا سخت مزاج  
ہو جس طرح اس غلام کی گفتگو آقا کے ساتھ ہو گی، اسی طرح ماں باپ سے بات کی جائے تو  
قولا کریما پر عمل ہو سکتا ہے۔ (تفسیر در منثور)

سوم یہ ارشاد فرمایا کہ وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الدُّلَّ مِنَ الرَّحْمَةِ یعنی ماں  
باپ کے سامنے شفقت سے انکساری کے ساتھ چکرہ رہنا، اس کی تفسیر میں حضرت عروہؓ نے  
فرمایا کہ ان کے سامنے ایسی روشن اختیار کر کہ ان کی جودی رغبت ہو اس کے پورا ہونے میں  
تیری وجہ سے فرق نہ آئے۔

اور حضرت عطاب بن ابی رباحؓ نے اس کی تفسیر میں فرمایا کہ ماں باپ سے بات  
کرتے وقت نیچے اوپر ہاتھ مت اٹھانا (جیسے برابر والوں کے ساتھ کرتے ہوئے اٹھاتے  
ہیں)۔

اور حضرت زہیر بن محمدؓ نے اس کی تفسیر میں فرمایا ہے کہ ماں باپ اگر جھے گالیاں  
دیں اور بر اجلا کہیں تو تو جواب میں یہ کہنا کہ اللہ تعالیٰ آپ پر حرم فرمائے۔

چوتھی نصیحت یہ فرمائی کہ ماں باپ کے لیے یہ دعا کرتے رہا کرو رب ارْحَمْهُمَا  
کَمَا رَبَّيَانِيْ صَغِيرًا کاے میرے رب ان دونوں پر حرم فرماء، جیسا کہ انہوں نے مجھے  
چھوٹے سے کو پالا اور پرورش کیا، بات یہ ہے کہ بھی اولاد حاجت مند تھی جو بالکل نا سمجھ اور  
نا تو ان تھی، اب چچاں ساٹھ سال کے بعد صورت حال اللہ گئی کہ ماں باپ خرچ اور خدمت  
کے محتاج ہیں، اور اولاد کمانے والی، روپی، پیسہ اور گھر بار اور بار والی ہے، اولاد کو چاہیے  
کہ ماں باپ کی خدمت سے نہ گھبراۓ اور ان پر خرچ کرنے سے تنگ دل نہ ہو، دل کھول  
کر جان و مال سے خدمت کرے، اور اپنے چھٹ پنے کا وقت یاد کرے اور اس وقت انہوں

ماں کے احسانات کا اعتراض:

سعادت مند اور مبارکباد کے لائق ہے وہ اولاد جو اپنے ماں باپ کو خوش رکھے، ان کے دل کو چین اور نکون سے سرشار کرنے کے لیے سخت دوز دھوپ کرے اور اس سب کے لیے اپنی گردہ سے اسے کچھ زیادہ نہیں خرچ کرنا پڑتا۔ کچھ بھوڑی سی قربانی دینی ہوتی ہے۔ اسلام کے ضابطہ حیات اور اس نقشے کے مطابق خود کو ڈھالنا پڑتا ہے جو اس نے ماں باپ کے حقوق سے متعلق بارکا ہے۔ ذیل میں ہم ایک دو شیزہ کی تحریر پیش کرتے ہیں، جو اس نے اپنے پہلے بچہ کی پیدائش کے بعد اپنی والدہ کے نام ارسال کی ہے۔ وہ ھتھی ہے:

میری ای، میری اچھی ای! میں تم سے محبت کرتی ہوں، مجھے تم سے محبت ہے۔ میں تمہیں چاہتی ہوں اور اتنا چاہتی ہوں کہ شاید آج سے پہلے تمہیں کبھی اتنا نہیں چاہا تھا۔ میرے ارد گرد موجود ایک ایک چیز مجھے بجھوڑ رہی ہے۔ میری ماں! یوں تو میں نے ہمیشہ سے تم سے محبت کروں کیونکہ اس محبت کی حقیقت زندگی میں آج پہلی بار مجھ پر منکش ف ہوئی ہے۔ آج میری اندر ورنی ایک ایک چیز مجھے بجھوڑ رہی ہے۔ میری ماں! یوں تو میں نے ہمیشہ سے تم سے محبت کی ہے لیکن اس قدر عظیم محبت کی تھے تک میری رسائی ایسی کبھی نہیں ہو سکتی جتنی آج ہوئی ہے۔ کیا یہ تجھ بخیز امر نہیں کہ یہ شعور آج میرے اندر پیدا ہوا ہے اور اتنے دن جب تک میں تھا ری آغوش میں رہی، جیسے ایک بچی رہتی ہے مجھے اس کا احساس تک نہ ہوا۔ میں یہ تو دیکھتی تھی کہ تم مجھ سے کتنی محبت کرتی ہو، مجھ پر کتنی توجہ کرتی ہو۔ اس وقت جب میں نو زائدیہ تھی پھر نئی منی بچی تھی، پھر ایک نو خیز لڑکی ہوئی، ان تمام دونوں بالخصوص بچپن اور جوانی میں میں نے تمہاری شفقت، محبت اور توجہ کو بخوبی محسوس کیا۔ پھر بالآخر وہ وقت آیا جب میں لہن بنی اور ایک نئی دنیا بنانے کے لائق ہوئی، ایسی دنیا جو اس کے ماں باپ اور اس کے اپنے خاندان سے زوالی دنیا تھی۔ میں جب اپنے اور اپنے بھائیوں پر تمہاری نوازش اور عنایتیں دیکھا کرتی، تو تم بخود رہ جاتی تھی۔ میں حیران تھی کہ آخر یہ ایسی کوئی ذات ہے، اس کے اندر کون سا انسان چھپا ہوا ہے جو اپنی زندگی ہم پر اس طرح چھاوار کر رہی ہے، ہمارے سکھ چین اور احت کے لیے اپنے چین کو قربان کیے ہیں۔ یہ کون ہے جسے میں ماں

کر کے اپنی والدہ کا حق ادا کر دیا؟ آپ نے فرمایا کہ ایک سانس کا حق بھی ادا نہیں ہوا۔ (تفیر ابن کثیر ص ۳۵۷)

والدین سے نیک سلوک کرو:

والدین کی اطاعت کرنا انسان پر فرض ہے ان کی نافرمانی گناہ ہے ہر صورت میں والدین کے ساتھ حسن سلوک کرنے کی تاکید قرآن کریم میں آئی ہے چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

ترجمہ: ”اور ہم نے انسان کو اپنے ماں باپ کے ساتھ نیک سلوک کرنے کا حکم دیا کہ اس کی ماں نے اس کو بڑی مشقت کے ساتھ پیٹ میں رکھا اور بڑی مشقت کے ساتھ اس کو جتنا۔ اس کا پیٹ میں رہنا اور اس کا دودھ چھڑانا میں مہینے (میں ہوتا ہے)۔“

اللہ رب العزت نے ماں باپ کے ساتھ نیک برداشت کرنے کا حکم دیتے ہوئے ماں کے مرتبہ و مقام کی بھی وضاحت فرمادی ہے اس لیے کہ بچہ ماں کے بدن کا مکمل رہا ہے ماں نے ایک مدت تک پیٹ میں اسے اٹھایا اپنی غذا سے اسے پروان چڑھایا۔ پھر جب اس چھوٹی سے جان نے دنیا میں قدم رکھا تو اسی نے اس کی پرورش کی۔ راتوں کو اس کے لیے جا گئی رہی، اپنی زندگی کی دوڑ کو اس کے ساتھ باندھ رکھا۔ طرح طرح کی تکلیفیں اٹھائیں، ہر طرح کا بوجھ برداشت کیا اور خوش خوشی سب کچھ سہتی رہی۔ اس لیے کیا کسی ایسے انسان کے لیے ان قربانیوں کو فراموش کرنا ممکن ہے، جس کے لیے یہ تمام تکلیفیں اس ماں نے اٹھائیں، جس کی راحت کے لیے اس نے اپنے آرام کو تجویز دیا۔ کیا اُوں اپنی ماں کی جدوجہد، اس کی جفا کشی اور اس کے گھلنے اور گھلنے کو بھول سکتا ہے؟ یہی وجہ ہے کہ قرآن کریم وقت کی اس گھڑی کو برابر یاد دلاتا ہے، جس کو انسان بھول چکا ہے۔ جو اس کی نازک ترین اور اہم ترین گھڑی تھی۔ قرآن کریم یاد دلاتا ہے کہ اس مقدس ذات نے اپناتن، من، دھن اور سب کچھ اس پر چھاوار کر دیا۔ اس لیے انسان کو چاہیے کہ اس گھڑی کو اپنی آنکھوں کے سامنے رکھے اور اسی آنکھ سے اپنی ماں کو دیکھتا رہے۔

کے شیریں نام سے پکارتی ہوں۔ یہ کس خاک کی تپلی ہے، کون سی کان سے نکلی ہے؟ یہ کیسا دل ہے جو صرف محبت اور پریم کی بولی جانتا ہے اور اپنے بچوں کی اس چھوٹی مولیٰ دنیا کو اسی محبت کے بول سے آباد کیے ہے۔

لیکن میری امی! میری نومولود بچی کی پہلی چینے مجھ پر اس راز کو آشکار کر دیا، اس کی معصوم فقاریوں نے مجھے سب کچھ سکھا دیا اور جس وقت میری آغوش میں آئی اس کی مہکتی ہوئی گرم گرم سانسوں سے میں نے سب کچھ پالیا۔ مجھے ایک ایک ہر ایسے سوال کا جواب مل گیا، جس نے ایک مدت سے مجھے حیران کر رکھا تھا۔ آج میں چشم قصور سے تمہارے وجہیہ چہرے کو تک رہی ہوں۔

تمہاری آنکھوں میں جھانک رہی ہوں، تمہاری نوازش آج بھی اسی طرح جاری ہے، تم آج بھی مجھ پر ولی ہی نثار ہو اور اس کی ذرہ بر تھیں پروانہیں کہاپنے کی احسان کا کوئی بدلہ تم مجھ سے طلب کرو۔ اپنے بچوں کے لیے تم نے جو کچھ کیا، اس کا صلد چاہو!

میری امی! آج میں نے جانا کہ ماں ہونے کا مطلب کیا ہے؟ کیونکہ آج میں بھی ایک نہضی منیٰ بچی کی ماں ہوں۔ اس کے اندر اپنے ساتھ ساتھ میں تمہاری جھلک بھی دیکھتی ہوں میری اپنی زندگی کا پورا نقشہ، جب سے میں اس دنیا میں آئی، پھر پلی بڑھی، جوان ہوئی میری شادی ہوئی، پھر اللہ نے مجھے صاحب اولاد بنایا اور ایک چھوٹی سی جان کو میری آغوش میں ڈالا، یہ پورا نقشہ میں اس کے اندر دیکھ رہی ہوں۔

امی! زچگی کی گھڑیاں انتہائی اذیت ناک تھیں! میں نے بے حد اور تادیر اس گھڑی اذیت اٹھائی، جو ہر ماں پر آتی ہے، میں چاہتی ہوں کہ تم میرے نزدیک ہو توں لیکن مجھے تمہارے حالات کا علم ہے۔ میرے والد کے ساتھ، میرے چھوٹے چھوٹے بھائیوں کے ساتھ تمہاری اپنی مصروفیات کو میں جانتی ہوں۔

پھر میں نے زچگی کی تکلیف کو بھلا دیا، اس کی اذیت کو فراموش کر دیا اور اب مجھے کچھ یاد نہیں۔ ہاں ایک نھما سادھر کرنے والا دل مجھے یاد ہے جو میری نئی دنیا کو آباد کیے ہوئے

ہے۔ جب میں دو اخانے (ہپتال) میں تھی، اپنی نوزائیدہ بچی کو تک رہی تھی، جسے نر اپنے ہاتھوں پر اٹھائے میرے پلٹک پر میرے پہلو میں سلانے کے لیے لارہی تھی۔ میں نے اس بچی کو دریتک دیکھا ہے، اس چھوٹی سی مغلوق کو مدتوں تکتی رہی۔ جسے کامل نوما تک میں اپنے پیٹ میں لیے پھرتی رہی۔ اپنے خون دل سے اس کی پرودش کی۔ میں اس کے لیے اس کے ساتھ ساتھ بھی رہی تھی۔ کھانا حساب سے کھاتی تھی، مقررہ مدت تک سوتی تھی۔ بڑے حساب سے حرکت عمل کرتی تھی۔ جیسے دنیا کا سب سے قیمتی خزانہ میں اٹھائے ہوئے ہوں۔ میری امی! اب وہی میری کل کائنات ہے، وہی میری زندگی ہے، میری جان اور میرا کل سرمایہ میری نہضی منیٰ کلی، میری بچی، زندگی بھی کتنی حسین ہے۔ اسی زندگی جلوٹ کر پھر آرہی ہے۔ امی! میں تمہارا اگر بجوش تادیر بوسہ لیتی ہوں اور تمہاری چھوٹی سی نواسی کا بوسہ لیتے ہوئے اپنے ساتھ تمہیں بھی شریک پاتی ہوں۔ (تمہاری بیٹی)

(العربی سے ماخوذ۔ ضمنون نگار: میر نصیف: عدد 196-1975ء)

### جنت اور دوزخ:

ماں باپ کی خدمت اور اطاعت کرنے سے جنت حاصل ہوتی ہے جبکہ والدین کی نافرمانی کرنے اور ان کو ناراض کرنے سے جہنم میں داخل کرنے کی سزا ملتی ہے اب یہ اختیار بندے کے پاس ہے کہ وہ جنت حاصل کرے یا جہنم۔

حضرت ابو امامہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے ایک شخص نے پوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم: ماں باپ کو اپنی اولاد پر کیا حق ہے؟ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، وہی تیری جنت اور دوزخ ہیں۔ (ابن ماجہ) اس حدیث سے ماں باپ کی خدمت اور ان کے ساتھ حسن سلوک کرنے کی فضیلت معلوم ہوئی، جب ایک شخص نے ماں باپ کے حقوق کے بارے میں سوال کیا تو حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ (محترم طریقہ پر یہ سمجھ لے) کہ وہ دونوں تیری جنت اور تیری دوزخ ہیں، یعنی ان کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آتے رہو اور ان کی

خدمت کرتے رہوا اور ان کی فرمانبرداری میں لگر ہو، تمہارا یہ عمل جنت میں جانے کا سبب بنے گا۔

اور اگر تم نے ان کو ستایا، تکلیف دی، نافرمانی کی، تو تمہارا یہ عمل دوزخ میں جانے کا سبب بنے گا، اس سے سمجھ لو کہ ان کا حق کس قدر ہے، اور ان کے ساتھ کس طرح زندگی گزارنا چاہیے۔

### باپ کے ساتھ حسن سلوک:

حضرت ابو درداء رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو فیرماتے ہوئے سنائے کہ باپ جنت کے بہترین دروازوں میں سے ہے اب تو چاہے تو اس دروازہ کی حفاظت کروار چاہے کہو دے۔ (اہن ملجم)

ایک مرتبہ ایک شخص حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میرے باپ نے میرا مال لے لیا ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، جاؤ اپنے والد کو میرے پاس لے آؤ! اتنے میں حضرت جبریل علیہ السلام تشریف لائے اور عرض کیا، اللہ رب العزت، آپ کو سلام کہتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ جب وہ بوڑھا (وہ کے کا باپ) آجائے تو اس سے وہ بات دریافت کیجئے جو اس نے اپنے آپ سے اس طرح کہی ہے جس کو اس کے کانوں نے بھی نہیں سنائے۔ جب بوڑھا حاضر خدمت ہوا تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے کہا، کیا بات ہے؟ تمہارا بیٹا تمہارے متعلق شکایت کرتا ہے تم نے اس کا مال لے لیا ہے۔ انہوں نے کہا: یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اس سے دریافت فرمائیں، کیا میں نے وہ روپیہ اس کی پچوچی، یا اس کی خالہ، یا اپنے ہی اوپر خرچ نہیں کیا؟ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، اچھا اسے رہنے دو، مجھے بتاؤ، تم نے اپنے دل میں کون سی بات کہی ہے جسے تمہارے کانوں نے نہیں سنائے؟ بوڑھے نے عرض کیا، اللہ کی قسم! یا رسول اللہ! صلی اللہ علیہ وسلم، اللہ تعالیٰ آپ سے متعلق ہمارا یقین بڑھاتا ہی جاتا ہے میں نے اپنے دل میں ایسی بات ضرور سوچی ہے، جسکے میرے کانوں نے نہیں سنائے۔ آپ

صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تم کہو! میں سن رہا ہوں۔ بوڑھے نے کہا، میں نے اپنے بیٹے کو خطاب کرتے ہوئے کہا تھا:

غدوتک مولیود اومتک یا فعا تعل بما اجتی علیک و تنہل  
جب تو شیر خوار تھامیں نے تجھے کھلایا، جب تک تو جوان ہوا میں نے تیری کفالت کی،  
میری اپنی کمائی سے تو کھاتا پیتا اور بار بار کھاتا پیتا رہا۔

اذا ليلة ضاقت بالسقم لم ابت ل سقمك الا ساهر اتممل  
جب بیماری کی وجہ سے کوئی رات تجھ پر دشوار گزرتی تو تیری بیماری کے سبب میں سوتا  
نہیں تھا اور رات بھر جاگ کر کروٹیں بدلتا تھا۔

کانی انا المتروق دونک بالذى طرقـت به دونـی فـعـنـي تـهـمـلـ  
جـيـسـيـ مـيـںـ هـيـ انـ تمامـ اـفـادـ کـاـنـثـانـ تـھـاـ، جـسـ کـاـ بـجاـئـ تـيـرـےـ مـيـںـ شـکـارـ ہـوتـاـ ہـاـ، اـسـ لـيـ  
مـيرـیـ آـنـکـھـیـںـ روـہـیـ ہـیـںـ۔

تـخـافـ الرـدـيـ نـفـسـيـ عـلـيـكـ وـاـنـهـاـ لـتـعـلـمـ انـ الموـتـ وـقـتـ موـجـلـ  
آـجـ بـھـیـ مـیرـاـدـ تـيـرـیـ ہـلاـکـتـ سـےـ ڈـرـتـاـ ہـےـ۔ کـیـونـکـہـ وـہـ جـاـنـتـاـ ہـےـ کـہـ مـوـتـ کـاـ اـیـکـ دـنـ  
مـعـینـ ہـےـ۔

فـلـمـاـ بـلـغـتـ السـنـ وـالـغـاـيـةـ التـىـ الـيـهاـ مـدـىـ ماـكـنـتـ فـيـكـ اوـمـلـ  
جـبـ توـاـسـ عـمـراـسـ انـ کـوـپـنـچـاـ، جـسـ انـہـاـنـکـ پـنـچـنـتـ کـیـ مـدـتـ سـےـ مـیـںـ آـسـ لـگـائـ تـھـاـ۔  
جـعـلـتـ جـزـائـیـ غـلـظـةـ وـفـاظـةـ کـانـکـ اـنـتـ المـنـعـ المـتـفـضـلـ  
مـیرـےـ سـبـ کـچـھـ کـرـنـےـ کـاـ صـلـتوـنـےـ نـجـتـیـ اـورـ سـنـگـدـلـیـ سـےـ دـیـاـ، جـیـسـ توـہـیـ بـڑـاـمـسـ اـورـ بـچـھـ  
سـےـ بـڑـھـاـ ہـواـتـھـاـ۔

فـلـیـتـکـ اـذـلـمـ تـرـعـ حـقـ اـبـوـتـیـ فـعـلـتـ کـمـاـ الجـارـ المـجـادـ رـیـفـعـلـ  
کـاشـ جـبـ توـنـےـ مـیرـےـ پـدـرـیـ حقـوقـ اـداـنـہـ کـیـےـ، توـکـمـ اـزـکـمـ اـرـیـاـ کـرـتـاـ، جـیـساـ کـہـ باـزوـکـاـ

پڑوں والا کیا کرتا ہے۔

فاؤلیتنی حق الجوار، فلم تکن علی بمال دون مالک تبخل تو نے میرا درج پڑوں سے بھی نیچے گھٹادیا، اس لیے اور مال سے نہیں، لیکن اپنے مال سے ضرور میرے ساتھ بخیل کرتا ہے۔

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سنا تو اس کے بیٹے کا گریبان تھام کر فرمایا ”تو اور تیر امال تیرے باپ کا ہے۔“

#### ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک کرنے کا فائدہ:

حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس کو یہ پسند ہو کہ اللہ تعالیٰ اس کی عمر دراز کرے اور اس کا رزق بڑھائے اس کو چاہیے کہ اپنے ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک کرے اور دوسراے (رشتہ داروں کے ساتھ) صلدہ جی کرے۔ (در منثور ص ۲۷۳، ۲۷۴، از یہقی)

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک کرنے سے اور ان کی خدمت میں لگے رہنے سے عمر دراز ہوتی ہے اور رزق بڑھتا ہے، بلکہ ماں باپ کے علاوہ دوسرے رشتہ داروں کے ساتھ صلدہ جی کرنے سے بھی درازی عمر اور وسیع رزق نصیب ہوتا ہے، جو لوگ ماں باپ کی خدمت کی طرف توجہ نہیں کرتے، آخرت کے ثواب سے قمودم ہوتے ہی ہیں، دنیا میں بھی نقصان اٹھاتے ہیں، ماں باپ کی فرمانبرداری اور خدمت گزاری اور دیگر رشتہ داروں کے ساتھ صلدہ جی کرنے سے جو عمر میں درازی اور رزق میں وسعت ہوئی ان کو وہ نصیب نہیں ہوتی۔

#### جنت مال کے قدموں تک ہے:

حضرت جاہد رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضور سارہ دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے اور عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میرا رادہ ہے کہ میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ہمراہ جہاد میں شرکت کروں اور اسی غرض سے میں حاضر ہوا

ہوں کہ اس معاملے میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے مشورہ لوں (کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کیا حکم ہے؟) سیدنا نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ان سے پوچھا، کیا تمہاری والدہ (زندہ) ہیں؟ حضرت جاہد رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کیا جی ہاں نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا تو پھر جاہد اور انہی کی خدمت میں لگے رہ کیونکہ جنت مال کے قدموں تک ہے۔ (ابن ماجہ، نسائی)

#### سب سے زیادہ حسن سلوک کی حقدار مال ہے:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ (رشتہ داروں میں) میرے حسن سلوک کا سب سے زیادہ مستحق کون ہے؟ اس کے جواب میں حضور سرور عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا تمہاری والدہ حسن سلوک کی سب سے زیادہ مستحق ہیں، سائل نے پوچھا پھر کون؟ آپ نے فرمایا تمہاری والدہ، اس نے دریافت کیا پھر کون؟ آپ نے فرمایا تمہاری والدہ، رسول کرنے والے نے عرض کیا پھر کون؟ فرمایا تمہارا باپ اور ایک روایت میں ہے کہ آپ نے والدہ کے بارے میں تین بار فرمایا کہ تیرے حسن سلوک کی سب سے زیادہ مستحق ہے، پھر باپ کا ذکر فرمایا کہ وہ ماں کے بعد سلوک کا سب سے زیادہ مستحق ہے، پھر فرمایا کہ باپ کے رشتہ داروں میں جو سب سے زیادہ قریب تر ہو، اس کے ساتھ حسن سلوک کرو، اور اس قریب تر رشتہ داروں میں جو سب سے زیادہ قریب تر ہو، اس کے ساتھ حسن سلوک کرو، اور اس قریب تر رشتہ دارے کے بعد جو رشتہ میں سب سے زیادہ قریب تر ہو اس کے ساتھ حسن سلوک کرو۔ (مشکوٰۃ المصالح ص ۳۸، از بخاری و مسلم)

اس حدیث پاک میں حسن سلوک کی سب سے زیادہ مستحق مال کو بتایا ہے کیونکہ وہ حمل اور وضع حمل اور پرورش کرنے اور بچپن کی خدمت میں لگے رہنے کی وجہ سے سب سے زیادہ مشقت برداشت کرتی ہے اور ضعیف ہونے کی وجہ سے بھی حسن سلوک کی زیادہ مستحق ہے، کیونکہ اپنی حاجتوں کے لیے وہ کسب معاش نہیں کر سکتی، باپ تو باہر نکل کر کچھ کر بھی سکتا

ہے، لہذا حسن سلوک میں ماں کا حق باب سے مقدم رکھا گیا۔ ماں کے بعد باب کے ساتھ حسن سلوک کرنے کا درجہ بتایا اور باب کے بعد باقی رشتہداروں کے ساتھ حسن سلوک کا حکم دیا اور اس میں رشتہداری کی حیثیت کو معیار بتایا کہ جس کی رشتہداری جس قدر مزید تر ہو اس کے ساتھ حسن سلوک کا اسی قدر اہتمام کیا جائے۔

### سب سے زیادہ محبوب عمل:

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیان فرمایا کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ سب کاموں میں اللہ جل شانہ کو کون سا کام زیادہ پیارا ہے؟ آپ نے فرمایا بروقت نماز پڑھنا (جب اس کا وقت مستحب ہو) میں نے عرض کیا اس کے بعد کون سائل اللہ کو سب اعمال سے زیادہ محبوب ہے؟ آپ نے فرمایا ماں باب کے ساتھ حسن سلوک کا برداشت کرنا، میں نے عرض کیا کہ اس کے بعد کون سائل اللہ تعالیٰ کو سب اعمال سے زیادہ پیارا ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اللہ کی راہ میں جہاد کرنا (سوال و جواب نقل کر کے) حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ (میرے سوالات کے جوابات میں) حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مجھ سے یہ باتیں بیان فرمائیں اور اگر میں اور زیادہ دریافت کرتا تو آپ برابر جواب دیتے رہتے۔

(مشکلۃ المصالح ص ۵۸، از بخاری و مسلم)

اس حدیث پاک میں یہ ارشاد فرمایا کہ اللہ جل شانہ کے نزدیک سب سے زیادہ محبوب عمل بروقت نماز پڑھنا ہے، اور اس کے بعد سب سے زیادہ محبوب عمل یہ ہے کہ انسان اپنے ماں باب کے ساتھ حسن سلوک کرے، پھر تیرے نمبر پر جہاد فی سبیل اللہ کو فرمایا، معلوم ہوا کہ ماں باب کے ساتھ حسن سلوک کرنا جہاد فی سبیل اللہ سے بھی بڑھ کر ہے۔

احادیث شریفہ میں ماں باب کے ساتھ حسن سلوک اور اچھا برداشت کرنے کو ”بر“ سے اور ”برے برداشت“ کو ”عوقق“ سے تعبیر فرمایا ہے اور دونوں لفظ والدین کے علاوہ دوسرے رشتہداروں کو تعلق رکھنے کے بارے میں بھی وارد ہوئے ہیں ”بر“ حسن سلوک کو اور

”عوقق“ بدسلوکی اور ایڈا اور سانی کے لیے بولا جاتا ہے۔

ملاعی قاری رحمۃ اللہ علیہ مرقات شرح مشکوکہ میں لکھتے ہیں کہ ”بر“ احسان (یعنی اچھی طرح سے پیش آنے) کو کہتے ہیں، جو والدین اور دیگر رشتہداروں کے ساتھ برداشت کرنے کے لیے استعمال ہوتا ہے، اور اس کی ضد ”عوقق“ ہے، والدین اور دیگر رشتہداروں کے ساتھ بھری طرح پیش آنے اور ان کے حقوق خلاف کرنے کو عوقق کہا جاتا ہے۔

بر اور عوقق کے علاوہ دو لفظ اور ہیں، اول صلة الرحم، دوم قطیعۃ الرحم، ملاعی قاری ان کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ صلة رحمی کا مطلب یہ ہے کہ نسب اور سرالی رشتہداروں کے ساتھ حسن سلوک کیا جائے، ان کے ساتھ مہربانی کا برداشت ہو اور ان کے احوال کی رعایت ہو اور قطع رحمی اس کی ضد ہے، جو شخص صلة رحمی کرتا ہے اور وہ اس تعلق کو جوڑتا ہے جو اس کے اور اس کے رشتہداروں کے درمیان ہے، اسی لیے لفظ صلة استعمال کیا گیا ہے، جو صل سے لیا گیا ہے، اور جو شخص بدسلوکی کرتا ہے وہ اس تعلق کو کاٹ دیتا ہے جو اس کے اور رشتہداروں کے درمیان ہے، اس لیے اس قطع رحمی سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

### ماں بابی کو ستانہ گناہ ہے:

حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ماں باب کے ستانے کے علاوہ تمام گناہ ایسے ہیں جن میں سے اللہ تعالیٰ شانہ جس کو چاہتے ہیں معاف فرمادیتے ہیں اور ماں باب کو ستانے کا گناہ ایسا ہے کہ اس گناہ کے کرنے والے کو اللہ جل شانہ موت سے پہلے دنیا والی ہی زندگی میں سزادے دیتے ہیں۔ (مشکوکہ ص ۲۲۱ عن البیهقی فی الشعوب)

ایک حدیث میں ارشاد ہے کہ ظلم اور قطع رحمی کے علاوہ کوئی گناہ ایسا نہیں ہے جس کا ارتکاب کرنے والا دنیا میں سزا پانے کا زیادہ سخت ہو، ان دونوں گناہوں کے مرتب کو دنیا میں سزادے دی جاتی ہے (لیکن اس سے آخرت کی سزا ختم نہیں ہو جاتی، بلکہ) اس کے لیے آخرت کی سزا بھی بطور ذخیرہ رکھ لی جاتی ہے، (جب آخرت میں پہنچ گا تو وہاں بھی

(مشکوٰ)

سراپائے گا۔

معلوم ہوا کہ ماں باپ کے ستانے کی سزا دنیا اور آخرت دونوں جہان میں ملتی ہے ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک کرنے سے عمر دراز ہوتی ہے اور رزق بڑھتا ہے، آج کل مصیبیں دفع کرنے اور بلا کسی دور کرنے کے لیے بہت سی ظاہری تدبیریں کرتے ہیں لیکن ان اعمال کوئی چھوڑتے جن کی وجہ سے مصیبیں آتی ہیں اور پریشانیاں لاحق ہوتی ہیں۔

بیان کی گئی آیات اور احادیث سے ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک اور ان کی خدمت کرنے کا حکم واضح طور پر معلوم ہوا ہے، شادی ہونے کے بعد بہت سے لڑکے ماں باپ کو چھوڑ دیتے ہیں، اور بہت سے لڑکے شادی سے پہلے آوارہ گردی اختیار کرنے کی وجہ سے ماں باپ سے منہ مودہ لیتے ہیں، ایسے لوگوں پر لازم ہے کہ توہہ کریں اور ماں باپ کی خدمت کی طرف متوجہ ہوں۔ تاکہ دین و دنیا میں ان کو کامیابی حاصل ہو اور اللہ رب العزت کی رحمت ان کے شامل حال ہو۔ یوں کے گھر آجائے پر ماں باپ کی خدمت کرنے میں کبھی بھی کوتا ہیں کرنی چاہیے اور نہ ہی ماں باپ کا دل دکھانا چاہیے کوشش کرنی چاہیے کہ کوئی ایسی بات نہ ہو جائے کہ جس سے ماں باپ کو تکلیف پہنچ اور وہ ناراض ہو جا میں ایک حدیث پاک میں آتا ہے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:

”جس شخص نے اس حال میں صبح کی کہ وہ ان ہدایات و احکامات میں اللہ تعالیٰ کا اطاعت گزار رہا ہو جاؤں نے ماں باپ کے حق میں نازل فرمائے ہیں تو اس نے اس حال میں صبح کی کہ اس کے لیے جنت کے دروازے کھلے ہوئے ہیں اور اگر ماں باپ میں سے کوئی ایک ہو تو جنت کا ایک دروازہ کھلا ہوا ہے اور جس شخص نے اس حال میں صبح کی کہ وہ ماں باپ کے بارے میں اللہ تعالیٰ کے بھیجے ہوئے احکام و ہدایات سے روگردانی کیے ہوئے ہے تو اس نے اس حال میں صبح کی کہ اس کے لیے جہنم کے دروازے کھلے ہوئے ہیں اور اگر ماں باپ میں سے کوئی ایک ہے تو دوزخ کا ایک دروازہ کھلا ہوا ہے ایک شخص نے پوچھا،

یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! اگر ماں باپ اس کے ساتھ زیادتی کر رہے ہوں تب بھی؟ ارشاد فرمایا، ہاں اگر زیادتی کر رہے ہوں تب بھی، اگر زیادتی کر رہے ہوں تب بھی، اگر زیادتی کر رہے ہوں تب بھی۔“ (مشکوٰ شریف)

### کام کی باتیں:

اکثر دیکھا گیا ہے کہ شادی سے قبل بعض لڑکے اپنے ماں باپ کے بڑے فرمان بردار ہوتے ہیں ماں باپ کی رضا خوشنودی کے حصول کے لیے کوشش رہتے ہیں بھی کوئی ایسی حرکت نہیں کرتے جو ماں باپ کی ناراضی کا باعث ہے مگر شادی کے بعد فترتہ ان پر یوں کی محبت اور تعلق ایسا غلبہ پاتا ہے کہ وہ ماں باپ کے حقوق کی ادائیگی سے غفلت کرنا شروع کر دیتے ہیں ایسے لڑکوں کو چاہیے کہ پچھلے صفات کی زینت بنائے گے قرآن و احادیث کی روشنی میں احکامات کو پڑھ کر اپنے کردار کو بغور جائزہ لیں اور پھر ایک مضبوط تقویٰ ارادی کے ساتھ یوں کیے حقوق کی ادائیگی کے ساتھ ساتھ ماں باپ کے حقوق کا بھی خصوصی طور پر خیال رکھیں ذیل میں اسی حوالے سے چند کام کی باتیں درج کی جاتیں ہیں۔

۱۔ خبردار، خبردار ہرگز ہرگز اپنے قول و فعل سے ماں باپ کو کسی فتنہ کی کوئی تکلیف نہ دیں۔ اگرچہ ماں باپ اولاد پر کچھ زیادتی بھی کریں مگر پھر بھی اولاد پر فرض ہے کہ ہرگز ہرگز کبھی بھی اور کسی حال میں بھی ماں باپ کا دل نہ دکھائیں۔

۲۔ اپنی ہربات اور اپنے ہر عمل سے ماں باپ کی تنظیم و تکریم کریں اور ہمیشہ ان کی عزت و حرمت کا خیال رکھیں۔

۳۔ ہر جائز کام میں ماں باپ کے حکموں کی فرمان برداری کریں۔

۴۔ اگر ماں باپ کو کوئی بھی حاجت ہو تو جان و مال سے ان کی خدمت کریں۔

۵۔ اگر ماں باپ اپنی ضرورت سے اولاد کے مال و سامان سے کوئی چیز لے لیں تو خبردار خبر دار ہرگز ہرگز بُر انہ میں ناظہ نہ رانگی کریں بلکہ یہ سمجھیں کہ میں اور میرا مال سب ماں باپ ہی کا ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ حضور نے ایک شخص سے یہ فرمایا کہ:

انت و مالک لا بیک.

یعنی تو اور تیرامال تیرے باپ کا ہے۔

۶۔ ماں باپ کا انتقال ہو جائے تو اولاد پر ماں باپ کا یہ حق ہے کہ ان کے لیے مغفرت کی دعائیں کرتے رہیں اور اپنی نقی عبادتوں اور خیر و خیرات کا ثواب ان کی روحوں کو پہنچاتے رہیں۔ کھانوں اور شیرینی وغیرہ پر فاتحہ دلار کران کی ارواح کو ایصال ثواب کرتے رہیں۔

۷۔ ماں باپ کے دوستوں اور ان کے ملنے والوں کے ساتھ احسان اور اچھا برتاؤ کرتے رہیں۔

۸۔ ماں باپ کے ذمہ جو قرض ہوا س کو ادا کریں یا جن کاموں کی وہ وصیت کر گئے ہوں ان کی وصیتوں پر عمل کریں۔

۹۔ جن کاموں سے زندگی میں ماں باپ کو تکلیف ہوا کرتی تھی ان کی وفات کے بعد بھی ان کاموں کو نہ کریں کہ اس سے ان کی روحوں کو تکلیف پہنچے گی۔

۱۰۔ کبھی کبھی ماں باپ کی قبروں کی زیارت کے لیے بھی جایا کریں۔ ان کے مزاروں پر فاتحہ پڑھیں، سلام کریں اور ان کے لیے دعائے مغفرت کریں اس سے ماں باپ کی ارواح کو خوشی ہو گی اور فاتحہ کا ثواب فرشتے نور کی تھالیوں میں رکھ کر ان کے سامنے پیش کریں گے اور ماں باپ خوش ہو کر اپنے بیٹے بنیوں کو دعائیں دیں گے۔ دادا، دادی، نانا، نانی، بیچا، پھوپھی، ماموں، خالوں وغیرہ کے حقوق بھی ماں باپ ہی کی طرح ہیں۔ یوں ہی بڑے بھائی کا حق باپ ہی جیسا ہے۔ چنانچہ حدیث شریف میں ہے کہ:

**وَحَقُّ كَبِيرٍ الْأَخْوَةِ حَقُّ الْوَالِدِ عَلَى وَلَدِهِ.**

(مشکوٰۃ جلد ۲ ص ۳۲۱ مجتبائی)

”یعنی بڑے بھائی کا حق چھوٹے بھائی پر ایسا ہی ہے جیسا کہ باپ کا

حق بیٹے پر ہے۔“

اس دور میں اکثر لڑکے ماں باپ کے حقوق سے بالکل ہی جاہل اور غافل ہیں ان کی تعظیم و تکریم اور فرمان برداری و خدمت گزاری سے منہ موڑے ہوئے ہیں بلکہ کچھ تو اتنے بڑے بدجنت اور نالائق ہیں کہ ماں باپ کو اپنے قول و فعل سے اذیت اور تکلیف دیتے ہیں اور اسی طرح گناہ کبیرہ میں مبتلا ہو کر قہر قہار و غصب جبار میں گرفتار اور عذاب جہنم کے حق دار میں رہے ہیں۔

خوب یاد رکھو! کہ تم اپنے ماں باپ کے ساتھ اچھا یا بد اجسلوک بھی گرو گے ویسا ہی سلوک تھا ری اولاد بھی تھا رے ساتھ کرے گی اور یہ بھی جان لو کہ ماں باپ کے ساتھ اچھا سلوک کرنے سے رزق میں ترقی اور عمر میں خیر و برکت نصیب ہوتی ہے یہ اللہ تعالیٰ کے پے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے جو ہر گز ہرگز کبھی غلط نہیں ہو سکتا۔ اس بات پر ایمان رکھو کہ۔

ہزار فلسفیوں کی چیزیں چنان بدی نبی کی بات بلنی نہ تھی نہیں بدی



## اپنے اہل و عیال کو نیکی کی طرف راغب کرنا

شہر کے فرائض میں یہ بات بھی ہر شوہر پر فرض ہے کہ اپنی بیوی اور اولاد کو فرائض شرعیہ اور حلال و حرام کے احکام کی تعلیم دے اور اس پر عمل کرنے کے لیے کوشش کرے، قرآن کریم میں مردوں کو یہ حکم دیا گیا ہے۔

اے ایمان والو! اپنے آپ کو اور اپنی اولاد کو دوزخ کی آگ سے بچاؤ، جس کا ایدھن آدمی اور پتھر ہوں گے، جس پر تنہ خونخت مزاج فرشتے مقرر ہیں، اللہ نے ان کو جو حکم دیا ہے اس کی نافرمانی نہیں کرتے اور جو حکم ان کو ملتا ہے اسے بجالاتے ہیں۔ (سورہ تحریم)

اس آیت مبارکہ میں اپنے اہل کو بچانے کا جو حکم دیا گیا ہے اس کا معنی یہ ہے کہ بیوی اور بچوں کو صحیح پاکیزہ تعلیم و تربیت دے کر انہیں جہنم کی آگ سے بچایا جائے۔

اس آیت میں عام مسلمانوں کو حکم دیا گیا ہے، نہ کہ صرف خواص کو، اور یہ آیت خود بتاتی ہے کہ ایک شخص کی ذمہ داری اور فرض صرف اپنی ذات ہی کو خدا کے عذاب سے بچانے کی کوشش تک محدود نہیں ہے، بلکہ اس کا کام یہ بھی ہے کہ اپنے اہل و عیال جن میں بیوی، اولاد نو کر چاکر، سب داخل ہیں، سب کو حداستطاعت تک ایسی تعلیم و تربیت دے اور اہل سنت کے عقائد سکھلانے جس سے وہ خدا کے پسندیدہ انسان بنیں اور اگر وہ گمراہی کی طرف جا رہے ہوں اور راہ مظلالت و معصیت کا شکار ہو رہے ہوں اور خلاف شرع کام کر رہے ہوں، تو جہاں تک بھی اس کے بیٹے میں ہوان کو اس سے روکنے کی کوشش کرے، چاہے اخلاق سے ہو یا زبان سے ہو یا ہاتھ سے ہو اس کو نہ صرف یہی فکر نہیں ہوئی چاہیے کہ اس

کے بال پچ دنیا میں خوشحال ہوں اور آرام و راحت میں رہیں، بلکہ اس سے بھی بڑھ کر اسے یہ فکر ہونی چاہیے کہ وہ اس عارضی اور واقعی مدت سے گزر کر دا بھی زندگی کا ایندھن نہ بنیں اور یہ بات طے ہے کہ جو آخرت میں جہنم کا ایندھن بنے گا وہ کسی زور، طاقت، خوشامد یا راشوت کے ذریعہ ان فرشتوں کی گرفت سے نہیں فتح سکے گا جو جہنم کے نگراں ہیں۔

## اہل و عیال کو جہنم سے بچانے کا طریقہ:

جب یہ مذکورہ بala آیت نازل ہوئی، تو حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے آپ کو جہنم سے بچانے کی فکر تو سمجھ میں آگئی کہ ہم گناہوں سے بچیں اور احکام الہیہ کی پابندی کریں مگر اہل و عیال کو ہم کس طرح جہنم سے بچائیں؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کا طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تم کو جن کاموں سے منع فرمایا ہے ان کاموں سے ان سب کو منع کرو اور جن کاموں کے کرنے کا تم کو حکم دیا ہے تم ان کے کرنے کا اہل و عیال کو بھی حکم دو، اور عمل کرانے کے لیے بقدر امکان کوشش کرو (خواہ زبان سے ہو یا ہاتھ سے مناسب انداز سے برائی سے بچاؤ اور بھلاکی پر عمل کرانے کے لیے سعی کرو) تو یہ عمل ان کو جہنم کی آگ سے بچا سکے گا۔

(بحوالہ تفسیر روح المعانی و معارف القرآن جلد ۸ ص ۵۰۲)

ایک حدیث میں آیا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس شخص پر اپنی رحمت نازل فرماتا ہے جو کہتا ہے کہ اے میرے بیوی بچو، تمہاری نماز تمہارا روزہ اور تمہاری نیکی، ان چیزوں کا خیال رکھا کرو کہ اس میں غفلت نہ ہونے پائے بعض بزرگوں نے فرمایا ہے کہ قیامت کے دن سب سے زیادہ عذاب الہی میں وہ شخص ہو گا جس کے اہل و عیال دین سے جاہل و غافل ہوں۔

(بحوالہ تفسیر معارف القرآن جلد ۸ ص ۵۰۳)

اس لیے ہر شوہر پر فرض ہے کہ وہ اپنی بیوی اور اولاد کو اہل سنت کے عقائد سکھلانے، اور احکام شرعیہ بتادے اگر وہ سنت سے ہٹ کر گمراہی کی طرف جا رہے ہوں اور شریعت سے فتح کر مظلالت و معصیت کا شکار ہو رہے ہوں تو انہیں حداستطاعت میں فتح راستے پر اخلاق سے ہو یا زبان سے ہو یا ہاتھ سے ہو اس کو نہ صرف یہی فکر نہیں ہوئی چاہیے کہ اس

لائے، اگر وہ دین کے معاملات میں سنتی برترت ہوں یا کوتا ہی کرتے ہوں تو انہیں اللہ سے  
ڈرانے ہجورت کو حیض و نفاس وغیرہ کے ضروری احکام بھی بتالے، بالخصوص ان نمازوں  
کے متعلق ضرور بتالا جائے جن کی قضاضروری ہے مثال کے طور پر.....

مسئلہ: اگر کسی عورت کو دن سے کم حیض آیا اور ایسے وقت خون بند ہوا کہ نماز کا وقت اس  
قدرت نکل ہے کہ اگر نہانے میں جلدی کرے تو بھی صرف تکمیر تحریک کا وقت باقی نہیں گا اس  
بھی اس وقت کی نماز واجب ہو جائے گی اور قضاضروری ہو گی، لیکن اگر وقت اس سے بھی کم  
ہے تو نماز معاف ہے، اس کی قضاضروری نہیں ہے، اور اگر دس دن دس رات تک حیض آتا رہا  
اور ایسے وقت خون بند ہوا کہ صرف تکمیر تحریک کہہ کرنیت باندھ سکتی ہے نہانے کی بھی گنجائش  
نہیں، تو بھی نماز واجب ہو جاتی ہے، اس کی قضاضروری چاہیے، ورنہ گئہ گار ہے گی۔

(بحوالہ بحر الرائق ص ۲۰۳، ۲۰۴)

اگر کسی عورت کا شوہر اس کی تعلیم کا فیل ہو تو عورت کے لیے جائز نہیں کہ وہ  
مسئل معلوم کرنے کے لیے علماء کے پاس جائے، اگر شوہر عالم نہ ہو لیکن وہ علماء سے معلوم  
کر کے بتالے کی الیت رکھتا ہو تب بھی اس کے لیے باہر نکلنا جائز نہیں ہے، ہاں اگر شوہر  
اس قابل بھی نہیں ہے تو عورت کو مسائل معلوم کرنے کے لیے نکلنا کہ صرف یہ کہ جائز ہے،  
بلکہ واجب ہے، اس سلسلے میں اگر شوہر منع کرے گا تو گئہ گار ہو گا۔ (بحوالہ احیاء جلد ۱) (۱۲۰)

حدیث شریف میں آیا ہے کہ جو شخص اپنی عورت کو دین کا ایک مسئلہ سلکھاتا ہے تو  
اللہ تعالیٰ اٹھارہ برس کی عبادت اس کے نامہ اعمال میں لکھتا ہے۔ (الحدیث تفسیر قطبی)  
مسئلہ: فرائض کا علم حاصل کرنے کے بعد اب مزید معلومات کے لیے علماء کی مجلسوں میں  
جانے کے لیے شوہر کی اجازت حاصل کرنا ضروری ہے۔ (بحوالہ احیاء جلد ۲ ص ۱۲۱)



## بیٹی کی پیدائش پر ناراض نہیں ہونا چاہیے

اکثر گمراہوں میں دیکھا گیا ہے کہ خاوند اپنی بیوی سے محض اس وجہ سے ناراض ہو  
جاتا ہے کہ بیوی نے بیٹی کو حضم دیا ہے جبکہ وہ اپنی بیوی سے بیٹی کی ولادت ہونے کی توقع کر  
رہا تھا ایک مسلمان خاوند کی ہر گز ہرگز اپنی سوچ نہیں ہوئی چاہیے اس لیے کہ ولادت کی نعمت تو  
اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کی جاتی ہے اب یہ اللہ رب العزت کی مشاہدے کردہ بیٹی سے  
نوازے یا بیٹی سے وہ خوب جانے والا اور حکمت والا ہے چنانچہ قرآن حکیم میں ارشاد ہوتا  
ہے:

ترجمہ: ”آسمانوں اور زمین کی سلطنت اللہ ہی کے لیے ہے۔ وہ جو چاہتا ہے پیدا کرتا ہے،  
جس کو چاہتا ہے بیٹیاں دیتا ہے اور جس کو چاہتا ہے بیٹی عطا فرماتا ہے یا ان کو بیٹی اور  
بیٹیاں دونوں عطا فرماتا ہے اور جسے چاہتا ہے بے اولاد رکھتا ہے۔ بیشک وہ بڑا جانے  
والا (اور) قدرت والا ہے۔“

بیٹی اللہ تعالیٰ کا عطیہ ہے۔ جو اس سے بغض کرے گا، عنقریب اس پر اللہ کی  
ناراضگی مسلط ہو گی۔ آیت میں غور کرنے سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مردوں پر  
عورتوں کو مقدم فرمایا۔ غالباً اس لیے کہ ان کا مرتبہ معلوم ہو جائے اور ان کی جہالت اور  
حیات کا پول کھل جائے جو ان کی پیدائش پر ناک بھوں چڑھاتے ہیں۔

قرآن حکیم میں ایک اور مقام پر ارشاد ہوتا ہے کہ:

ترجمہ: ”اور جب ان لوگوں میں سے کسی کو بیٹی (پیدا ہونے) کی خوشخبری دی جاتی ہے تو  
(مارے رنخ کے) اس کا چہرہ کالا پڑ جاتا ہے اور وہ دل ہی دل میں گھنٹا ہے، اس

چیز کو برا سمجھ کر لوگوں سے چھپتا پھرتا ہے (اور سوچتا ہے کہ) آیا یہ ذلت برداشت کر کے لڑکی کو زندہ رہنے دے، یا اس کو زمین میں (زندہ) دفن کر دے؟ سن لو! برا ہے وہ فیصلہ جو یہ لوگ کرتے ہیں۔“

لڑکی کی پیدائش پر ناراض نہیں ہونا چاہیے بلکہ خوشی کا اظہار کرنا چاہیے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا ارشاد ہے کہ جب کسی کے ہاں لڑکی کی ولادت ہوتی ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے ہاں فرشتوں کو بھیجا ہے جو آکر کہتے ہیں، اے گھر والو! تم پر سلامتی ہو۔ وہ لڑکی کو اپنے پروں کے سامنے میں لے لیتے ہیں اور اس کے سر پر ہاتھ پھیرتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہ کمزور جان سے پیدا ہوئی ہے جو اس بچی کی غمہداشت اور پرورش کرے گا قیامت تک اللہ تعالیٰ کی مدد اس کے شامل حال رہے گی۔ (طبرانی)

عرب کے کسی امیر نے ایک عورت سے شادی کی؛ اس کی خواہش تھی کہ اس کے لڑکا پیدا ہو، اتفاق سے لڑکی ہوئی، امیر نے گھر چھوڑ دیا اور ایک دوسرے گھر میں رہنے لگا۔ ایک سال کے بعد اپنی الہمیہ کے خیمه پر گزر، وہ تو اس کی بیوی بنچے کو گول گول گھمار ہی ہے اور نکھر رہی ہے:

مَالَابِي حَمْزَةُ لَا يَاتِينَا يَظْلِلُ فِي الْبَيْتِ الَّذِي يَلْبِسُ  
الْبَحْرَمَهُ كَيْا هوا، همارے یہاں نہیں آتے، اس کے بجائے پڑوں کے گھر میں رہتے ہیں۔

غَضْبَانُ الْأَنْلَدُ الْبَنِينَا تَالَّهُ مَا ذَالِكَ فِي أَيْدِينَا  
انہیں اس لیے غصہ آگیا کہ ہم نے بیٹا نہیں جنا۔ لیکن اللہ کی قسم! یہ ہمارے اختیار میں نہیں ہے۔

وَ انْمَا نَاخْذَدُ مَا اعْطَيْنَا  
ہم تو ہی لیتے ہیں جو ہمیں دیا جاتا ہے۔  
اگلے دن صبح یہ شخص الہمیہ کے گھر گیا اور اس کا اور اپنی بیٹی کا سرچوم لیا۔

محمد بیب بوہی، کہتے ہیں ان جام کوئی نہیں جانتا، نہ آدمی یہ جانتا ہے کہ خیر اور بھلانی کہاں ہے؟ مجھدار آدمی نفس کی خواہشات کے پیچھے نہیں پڑتا، نہ شیطان کی آراستہ کی ہوئی چیزوں پر نظر کرتا ہے۔ اس کے پیش نظر اللہ کا یار ارشاد ہوتا ہے کہ:

وَعَسْنِي أَنْ تَكْرَهُوَا شَيْئًا وَ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ۔ (بقرہ: 216)

اور عجیب نہیں کہ ایک چیز تم کو بربی لگے اور وہ تہمارے حق میں بہتر ہو۔ یہی وجہ ہے کہ وہ لڑکے کی پیدائش پر خوشی کے مارے آپے سے باہر نہیں ہوتا۔ نہ ہی بیٹی کی پیدائش پر دنیا کو زیر یوز بر کر دیتا ہے۔ وہ یہ بھی نہیں جانتا کہ کون اس کے حق میں بہتر ہو گا۔ اسی لیے کہ تھی ہی بیٹیوں نے اپنے قرابت داروں اور گھر والوں کی بڑی مدد کی ہے، والدین کے بڑھاپے میں وہ تنکی اور مہربانی کا سرچشمہ ہوتی ہیں۔ ان کے برعکس لڑکے ماں باپ سے علیحدگی اختیار کر لیتے ہیں اور بڑھاپے میں انہیں فراموش کر جاتے ہیں۔ بلکہ تجربہ اور مشاہدہ بتاتا ہے کہ خیر اور بھلانی لڑکوں میں کہیں زیادہ ہوتی ہے۔ نیزان کے اندر بڑا ثواب مضمرا ہے۔

اولاً دخواہ لڑکا ہو یا لڑکی یہ اللہ تعالیٰ کی نعمت ہوتی ہے لڑکی کی پیدائش پر مغمون نہیں ہونا چاہیے اور نہ ہی اپنی بیوی سے خفا ہو کر اس بات پر جھگڑا قائم کرنا چاہیے کیونکہ یہ آپ کی بیوی کے اختیار کی بات نہیں ہے کہ جس سے آپ خفا ہو رہے ہیں یہ اللہ تعالیٰ کی عطا ہے اور اگر حقیقت کی لٹکا ہوں سے دیکھا جائے اور اس خفگی کا جائزہ لیا جائے تو غور کریں کہ آپ اللہ تعالیٰ کی قدرت کاملہ اور اس کی حکمت پر اپنی ناراضگی اور غصے کا اظہار کر رہے ہیں جو کہ یقیناً ایک مسلمان کے لیے کوئی اچھی بات نہیں ہے اور اسلام میں سختی سے اس کی ممانعت کی گئی ہے۔ آپ کو چاہیے کہ اولاد کی پیدائش پر خوشی اور سرست کا اظہار کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے دعا ملنگیں کہ وہ نو مولود کو صحت اور ایمان کی دولت سے سرفراز کرے۔ لڑکوں کو زحمت نہیں بلکہ رحمت سمجھنا چاہیے۔ ایک حدیث پاک میں لڑکوں کے ساتھ حسن سلوک کرنے والے کے لیے جنت کی بشارت دی گئی ہے۔ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ حضور

نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:

”جس نے دوڑکیوں کو پالا یہاں تک کہ وہ جوان ہو گئیں تو وہ اور میں قیامت کے دن اس طرح ساتھ ساتھ آئیں گے اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی دو انگلیوں کو اٹھا کر ساتھ ملایا۔“  
(بخاری - مسلم)

### بیٹی کی پروش پر جنت کا حصول:

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

”جس نے تین بیٹیوں یا تین بہنوں یا دو بیٹیوں کی پروش کی اور ان کے ساتھ نیک سلوک کیا اس شخص کے لیے جنت ہے۔“  
(ترمذی شریف)

اسی طرح ایک اور حدیث پاک میں آتا ہے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

”جو شخص تین لڑکیوں یا تین بہنوں کی پروش کرے اور پھر ان کو ادب سکھائے اور ان کے ساتھ مہربانی کرے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ ان کو مستقیم کر دے (یعنی وہ بالغ ہو جائیں اور ان کی شادی ہو جائے) تو پروش کرنے والے پر اللہ تعالیٰ جنت کو واجب کر دے گا۔ ایک شخص نے عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! دو پر (کیا ثواب ملے گا) فرمایا، دو پر بھی ثواب ہے (راوی بیان فرماتے ہیں کہ) اگر صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم ایک بیٹی یا ایک بہن کے بارے میں پوچھتے تو ایک کی نسبت بھی آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بھی فرمادیتے۔“  
(مشکوٰۃ شریف)

### جہنم کی آگ سے بچاؤ:

بچوں کے ساتھ حسن سلوک کرنے والے کو اللہ تعالیٰ جہنم کی آگ سے بچالیتا ہے اور اپنے فضل و کرم سے اسے جنت کی راحتیں عطا فرماتا ہے۔ اس ضمن میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ ایک عورت اپنی دو بیچاں لے کر میرے پاس آئی اور اس نے مجھ سے کچھ مانگا میرے پاس ایک کھجور کے علاوہ کچھ نہ تھامیں نے وہی دے دی عورت نے کھجور تقسیم کر کے دونوں لڑکیوں کو دے دی اور خود نہیں کھائی۔ جب وہ چل گئی تو سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام تشریف لائے میں نے اس واقعہ کو بیان کیا تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

”جس کو اللہ تعالیٰ نے بیٹیاں عطا کی ہوں اگر وہ ان کے ساتھ احسان کرے تو وہ دوزخ کی آگ سے بچاؤ کیے روک ہو جائیں گی۔“

(مسلم شریف)

اسلام سے قبل عربوں کی حالت انتہائی نا گفتہ تھی خاص طور پر بیٹی کی بیدائش کو وہ اپنے لیے بہت بڑی ذلت خیال کرتے تھے اور اپنی بیوی پر آگ بولنا ہو جاتے تھے جس شخص کے ہاں بیٹی کی بیدائش ہو جاتی تھی وہ اپنے آپ کو شرمسار محسوس کرتا تھا اور یہ بات اس کے لیے شرم و عار کا باعث ہوتی تھی کہ کوئی اُسے اس کی بیٹی کی بیدائش کی خوشخبری دے آج بھی ہمارے معاشرے میں ایسے افراد کی کمی نہیں ہے جو بیٹی کی بیدائش پر اپنے گھر میں ایک ہنگامہ کھڑا کر دیتے ہیں اور اپنا غصہ بیوی نے چاری پر اتارتے ہیں حالانکہ اس میں بیوی کا کوئی قصور نہیں ہوتا۔ ایک مسلمان کو ایسی حرکت زیب نہیں دیتی اور پھر دین اسلام بھی اس حرکت کو پسندیدگی کی نظر سے نہیں دیکھتا ہونا تو یہ چاہیے کہ بھی کی بیدائش کی خشنودی کو خوشندهی سے قبول کرنا چاہیے اور خود بھی خوشی و مسرت کا اظہار کرنے میں شرم محسوس نہ کرنی چاہیے لہکوں کوڑکیوں پر فضیلت نہیں دیتی چاہیے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

”اپنی اولاد کو برداشت اگر میں کسی کو فضیلت دیتا تو لڑکیوں کو دیتا۔“

(طرانی)

ایک اور حدیث پاک میں اسی حوالے سے آتا ہے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:

”جس کی لڑکی ہو اور وہ اسے زندہ درگوئی کرے اور اس کی توبہ نہ کرے اور بیٹوں کو اس پر ترجیح نہ دے (تو) اللہ تعالیٰ اس کو جنت میں داخل فرمائے گا۔

(ابوداؤد شریف)



## اپنی بیوی پر اعتماد کریں

شوہر کو چاہیے کہ اپنی بیوی پر اعتماد اور بھروسہ کرے اور گھر یلو معاملات اس کے سپرد کر دے تاکہ بیوی اپنی حیثیت کو جانے اور اس کا وقار اس میں خود اعتمادی پیدا کرے اور وہ نہایت ہی دلچسپی اور کوشش کے ساتھ گھر یلو معاملات کے انتظام کو سنبھالے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ عورت اپنے شوہر کے گھر کی نگران اور محافظ ہے اور اس معاملہ میں عورت سے قیامت میں خداوند قدوس پوچھ گھوڑ فرمائے گا۔ بیوی پر اعتماد کرنے سے یہ فائدہ ہو گا کہ وہ اپنے آپ کو گھر کے انتظامی معاملات میں ایک شعبہ کی ذمہ دار خیال کرے گی اور شوہر کو بڑی حد تک گھر یلو بکھیریوں سے نجات مل جائے گی اور سکون و اطمینان کی زندگی نصیب ہو گی۔

بعض شوہروں کی یہ عادت ہوتی ہے کہ وہ اپنے تمام گھر یلو معاملات اپنے ہاتھ میں رکھتے ہیں اور اس ضمن میں بیوی کو کوئی اہمیت نہیں دیتے وہ اپنی بیوی پر بھروسہ اور اعتماد نہیں کرتے حالانکہ اگر وہ اپنی اس عادت کو بدال لیں اور اپنی بیوی کو اہمیت دیں دین خود رزق حلال کی ججو میں گھر کے باہر کے معاملات نبٹائیں بیوی کو اپنا جیون ساتھی سمجھتے ہوئے اس سے گھر یلو امور میں مشورہ کریں اس پر کچھ ذمہ داری ڈالیں تو بیوی اپنی ذمہ داری کا احساس کرتے ہوئے گھر کو جنت نظریہ بنانے میں کوئی کسر اٹھانے رکھے گی۔

## اپنی بیوی پر ناجائز تہمت نہ لگائیں

کسی پر بھی ناجائز تہمت اور بہتان لگانا قبل نہ ملت فعل ہے اور اسلام نے اس کی بحق سے ممانعت کی ہے اور جو کوئی اپنی بیوی پر ناجائز تہمت یا بہتان لگادے تو یہ بہت ہی زیادہ بُری بات ہے اس سے اچھا بھلا گھر بر بادی کے دہانے پر بچنے جانتا ہے حضور نبی کریم علیہ اصلوٰۃ والسلام نے فتحت فرمائی ہے کہ کسی پر بہتان نہ لگاؤ۔ اللہ تعالیٰ نے بھی بہتان لگانے والوں پر لعنت بھیجی ہے ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے۔

ترجمہ: ”جو لوگ پا کدا من بھولی بھالی بے خبر مومن عورتوں پر بہتان لگاتے ہیں ان پر دنیا و آخرت دونوں میں لعنت ہے اور ان کو (آخرت میں) عذاب عظیم ہوگا۔

(سورہ النور)

شوہر کو چاہیے کہ معمولی معمولی بے نیاد باتوں پر اپنی بیوی کی طرف سے بدگمانی نہ کرے بلکہ اس معاملہ میں ہمیشہ احتیاط اور سمجھداری سے کام لے۔ یاد رکھو کہ معمولی شبہات کی بناء پر بیوی کے اوپر الزام لگانا بدگمانی کرنا بہت بڑا گناہ ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ ایک دیہاتی نے رسول اللہ علیہ اصلوٰۃ والسلام کے دربار میں حاضر ہو کر کہا کہ میری بیوی کے شکم سے ایک بچہ پیدا ہوا ہے جو کالا ہے اور میرا ہم شکل نہیں ہے اس لیے میرا خیال ہے کہ یہ بچہ میرا نہیں ہے دیہاتی کی بات سن کر حضور علیہ اصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کیا تیرے پاس کچھ اونٹ ہیں؟ اس نے عرض کیا کہ میرے پاس بہت زیادہ اونٹ ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ تمہارے اونٹ کس رنگ کے ہیں؟ اس نے کہا کہ سرخ رنگ کے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ

ان میں کچھ خاکی رنگ کے بھی ہیں یا نہیں؟ اس نے کہا جی ہاں! کچھ اونٹ خاکی رنگ کے بھی ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ تم بتاؤ کہ سرخ اونٹوں کی نسل میں خاکی رنگ کے اونٹ کیسے اور کہاں پیدا ہو گئے؟ دیہاتی نے جواب دیا کہ میرے سرخ رنگ کے اونٹوں کے باپ دادا کوں میں کوئی خاکی رنگ کا اونٹ رہا ہوگا۔ اس کی رنگ نے اس کو اپنے رنگ میں کھینچ لیا ہوگا۔ اس لیے سرخ اونٹوں کا بچہ خاکی رنگ کا ہوا ہو گیا۔ یہ میر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ممکن ہے تمہارے باپ دادا کوں میں بھی کوئی کا لے رنگ کا ہوا ہو اور اس کی رنگ نے تمہارے بچے کو کھینچ کر اپنے رنگ کا بنا لیا ہوا اور یہ بچہ اس کا ہم شکل ہو گیا۔ (بخاری جلد ۲ ص ۹۹)

اس حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ محض اتنی سی بات پر کہ بچہ اپنے باپ کا ہم شکل نہیں ہے۔ حضور علیہ اصلوٰۃ والسلام نے اس دیہاتی کو اس کو جازت نہیں دی کہ وہ اپنے اس بچے کے بارے میں یہ کہہ سکے کہ یہ میرا بچہ نہیں ہے۔ لہذا اس حدیث سے ثابت ہوا کہ محض شبہ کی بناء پر اپنی بیوی کے اوپر الزام لگادینا جائز نہیں ہے بلکہ بہت بڑا گناہ ہے۔

ایک حدیث پاک میں آتا ہے:

حضرت معاذ بن انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ سیدنا رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا جس نے کسی مومن کو منافق سے بچایا (یعنی غیبت کرنے والے کی تردید کی اور جس کی غیبت ہو رہی ہو اس کی حمایت کی) تو اللہ حل شانہ قیامت کے دن ایک فرشتہ صحیحیں گے، جو حمایت کرنے والے کے گوشت کو دوزخ کی آگ سے بچائے گا (یعنی یا تو اسے دوزخ میں داخل نہ ہونے دے گا، اور اگر وہ داخل ہو گیا تو اس کو عذاب نہ ہونے دے گا) اور جس کسی نے کسی مسلمان کو تہمت لگادی اللہ تعالیٰ اس کو دوزخ کے پل پر ٹھہرائے رکھے گا یہاں تک کہ وہ اپنی کہی ہوئی بات سے (صاف تھرا) ہو کر نکل جائے گا۔  
(مشکوٰۃ المصالح ص ۳۲۲، از ابو داؤد)

اس حدیث پاک میں دو باتوں کی طرف توجہ دلائی ہے، اول یہ کہ جو کوئی اسی لی غیبت کرے تو جس کی غیبت کی جا رہی ہو اس کی طرف سے دفاع کیا جائے، اور اس کا بہت

بڑا فائدہ بتایا ہے۔

دوسری بات یہ کہ کسی کو کسی طرح سے بھی تہمت لگانے سے پرہیز کرنا واجب ہے، اگر کسی نے کسی کو تہمت لگادی تو یہ کوئی معمولی بات نہیں ہے، اس کی وجہ سے قیامت کے دن بڑی مصیبت کھڑی ہو جائے گی کسی کو تہمت لگائی تھی اس سے چھکارہ کرنا ضروری ہو گا، دوزخ کی پشت پر پل صراط قائم کی جائے گی، سب کو اس پر سے گزرنا ہو گا جو اس سے پار ہوتا جائے گا جنت میں داخل ہوتا چلا جائے گا، تہمت لگانے کے گناہ سے پاک و صاف نہ ہو گا جنت میں نہ جائے گا، پاک صاف ہونے کے دو طریقے ہیں، یا تو وہ شخص معاف کر دے جس کو تہمت لگائی، یا اپنی نیکیاں اس کو دے کر اور اس کے گناہ اپنے سر لے کر دوزخ میں جلو، چونکہ وہاں بندے حاجت مند ہوں گے اس لیے یہ امید تو بہت کم ہے کہ کوئی شخص معاف کر دے، اب دوسری صورت یعنی دوزخ میں جلتا ہی رہ جاتا ہے، کس کو ہمت ہے جو دوزخ میں جلنے کا رادہ کرے، جب اس کی ہمت نہیں تو اپنے نفس اور زبان پر قابو پانا ضروری ہوا، بہت سی عورتیں اور مرد اس بات کا بالکل خیال نہیں کرتے کہ کسی کے حق میں کیا کہہ گزرے، کسی پر کیا تہمت لگادی، اور کس کو کس بہتان سے نواز دیا، جہاں ساس ہو ہوں میں لڑائی ہوئی تو ایک نے دوسری کو بدکار کھہ دیا، نند بھاوج میں لڑائی ہوئی تو کہہ دیا کہ یار گھیرے پھرتی ہو، کسی کو چور بتا دیا، کسی کے بارے میں کہہ دیا کہ شرایبی ہے اور تہمت لگانے میں ان لوگوں تک کوئی بخشنا جاتا جن سے کبھی ملاقات بھی نہیں ہوئی بلکہ جو لوگ مر گئے دنیا سے جا چکے ان پر بھی تہمیں دھڑ دیتے ہیں، یہ بہت ہی خطرناک بات ہے، جس کی سزا بہت تخت ہے۔

جو لوگ دنیا میں کمزور ہیں یا دور ہیں یا مار گئے ہیں، بدلہ لینے سے عاجز ہیں ان کے آگے یا پیچھے اگر ان کو کوئی تہمت لگادی اور وہ بدلہ نہ لے سکے تو اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ یہ معاملہ بہیں ختم ہو گیا، آخر تک ادن آنے والا ہے جہاں پیشی ہو گی، حساب کتاب ہو گا، مظلوموں کو بدلے دلائے جائیں گے، اس دن کیا ہو گا؟ اس کو غور کرنا چاہئے، عام لوگ تو پھر بھی کچھ نہ کچھ حیثیت رکھتے ہیں، اپنا زخم یہ غلام تو دیا کے رواج میں کچھ بھی حیثیت نہیں رکھتا، لیکن اگر کسی نے اپنے زخم یہ غلام کو زنا کی تہمت لگادی تو تہمت لگانے والوں پر قیامت

کے دن حد قائم کی جائے گی، الایک کہ وہ تہمت لگانے میں سچا ہو۔

(کمانی الترغیب والترہیب عن البخاری و مسلم)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہلاک کرنے والی سات چیزوں سے (خاص خصوصیت اور اہتمام کے ساتھ) بچو، حضرات صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے عرض کیا کہ وہ سات ہلاک کرنے والی چیزوں کیا ہیں؟ فرمایا۔

(۱) اللہ کے ساتھ شرک کرنا (۲) جادو کرنا (۳) اس جان کو قتل کرنا جس کا قتل اللہ نے حرام فرمادیا مگر یہ حق کے ساتھ ہو (جس کو علم اور شرعی قاضی جانتے اور سمجھتے ہیں) (۴) سود کھانا (۵) یتیم کا مال کھانا (۶) میدان جہاد سے پشت پھیر کر بھاگ جانا (۷) پاک بازمومن عورتوں کو تہمت لگانا (جو برائیوں سے) غافل ہیں۔ (بخاری و مسلم)

یعنی جو عورتیں پاکباز اور عصمت والی ہیں ان کو تہمت لگانا، ان بڑے بڑے گناہوں میں شامل ہے جو ہلاک کر دیئے والے ہیں، یعنی دوزخ میں پہنچانے والے ہیں، ان کو تہمت لگانا اس لیے سخت ہے کہ انہیں برائی کا وھیاں تک نہیں ہے اور جنہیں زبان پر قابو نہیں مرد ہوں یا عورت وہ ان پیچاریوں پر تھتوں کے گولے پھینکتے رہتے ہیں، اگرچہ کسی ایسی عورت پر بھی تہمت لگانا درست نہیں جس کا چال چلنے ممکن ہو۔

### لعان کا مفہوم:

لعان کا مطلب ہے آپس میں لعن طعن کرنا۔ شوہر کا یہی کو زنا کی تہمت بغیر گواہوں کے لگانا جس میں دونوں ایک دوسرے کو لعنت کرتے ہیں۔ ایک حدیث پاک میں آتا ہے حضرت ہبیل بن سعد ساعدی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے فرماتے ہیں کہ حضرت عویز بن المارث عجیلی رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضور سرکار مدینہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے اور عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! اس شخص کے بارے میں علم فرمائی کہ جس نے اپنی یہی کے ساتھ کسی اور کو زنا کرتے ہوئے دیکھا کیا وہ اسے قتل کر

دے یہاں تک کہ مقتول کے ورثاء اسے اس کے بد لے میں قتل کر دیں یا کیا کریں؟ (مقصد یہ تھا کہ وہ درگز کریں یا کیا کریں؟) حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، تمہارے اور تمہاری بیوی کے بارے میں قرآن مجید میں حکم نازل کیا گیا ہے۔ (عان کے بارے میں نازل ہونے والی آیت مبارکہ کی طرف اشارہ تھا) اس کے بعد فرمایا کہ جاؤ اور اپنی بیوی کو لے کر آؤ۔ چنانچہ حضرت عوییر رضی اللہ تعالیٰ عنہ گئے اور اپنی بیوی حضرت خولہ بنت قیس رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو لے کر حاضر ہوئے۔ حضرت عوییر رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور ان کی بیوی نے ایک دوسرے پر مسجد میں عان کیا۔

جب باہمی عان سے فارغ ہوئے تو حضرت عوییر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! اگر (اب) میں اس عورت کو اپنے پاس رکھوں تو میں نے جھوٹ بولا ہے اس پر انہوں نے تین طلاقیں دے دیں اس کے بعد حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کہ جو بچہ یہ عورت پیدا کرے دیکھنا کہ کس شکل و صورت پر ہے اگر وہ بچہ کالی رنگت، کالی آنکھیں پتی ٹانگوں اور موٹے موٹے سرین والا ہے تو میرے خیال میں عوییر (رضی اللہ عنہ) سچا ہے اور اگر سرخ رنگت ہے اور جانور کے رنگ پر ہے جسے حرہ کہتے ہیں تو میرے خیال میں عوییر (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) جھوٹا ہے۔ چنانچہ جب وضع حمل کا وقت آیا تو حضرت خولہ بنت قیس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ہاں اس رنگت و صفت پر بچہ پیدا ہوا جس کی صفت حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت عوییر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی سچائی میں بیان کی تھی یعنی کالی رنگت کا اور یہ رنگ اس مرد کے متشابہ تھا جس کی طرف زنا کی نسبت کی گئی اس کے بعد وہ بچہ اس کی ماں کی طرف منسوب کیا گیا جیسا کہ ولد الزنا کے لیے حکم ہے کہ ایسے بچے کی نسبت ماں کی طرف کی جاتی ہے اور بچہ ماں کا وارث بنتا ہے نہ کہ باپ کا۔  
(مشکوٰۃ شریف)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ جو کہ انصار کے اکابرین میں سے ہیں حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے

پوچھا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! اگر میں کسی شخص کو اپنی بیوی کے ساتھ پاؤں تو کیا میں اسے قتل کر دوں یا میں چار گواہ لاؤں؟ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، پاں چار گواہ لاؤ۔ حضرت سعد رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! اس الشرب العزت کی قسم جس نے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو حق کے ساتھ بھیجا ہے میں اس سے پہلے اس کا علاج توارے کروں گا۔ اس پر حضور سرور کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا اے انصار یو! سنو اور غور کرو کہ تمہارا سردار کیا کہتا ہے؟ باشبہ وہ غیرت مند شخص ہیں اور میں اس سے زیادہ غیرت مند ہوں اور اللہ تعالیٰ مجھ سے بھی زیادہ غیور ہے اور یہ اللہ تعالیٰ کی غیرت ہی کی وجہ تو ہے کہ بندوں پر گناہوں کے اظہار کو حرام قرار دیا ہے خواہ گناہ ظاہری ہوں یا مخفی طور سے۔

(حضرت سعد رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عرض کرنے کا مطلب حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے قول کی مخالفت نہیں بلکہ اس کا مطلب یہ تھا کہ انہوں نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے عرض کی کہ مجھ میں عزت اور غصب اس حد تک موجود ہے کہ میں ایسی حالت میں دیکھ کر خود پر قابو نہیں پاسکتا اور فوری رو عمل کے طور پر توار استعمال کر سکتا ہوں مگر شرعی حکم وہی ہے جو حضور سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ہے۔)



## بدکاری اور بے حیائی کے کام نہ کرے

نکاح کرنے کا سب سے بڑا فائدہ یہ ہے کہ اس سے شہوت کے جوش اور ہیجان کا خاتمه ہوتا ہے اس میں کوئی شبہ نہیں گزنا ایک ایسا فعل ہے جس کی طرف طبیعت کا میلان جلد ہوتا ہے اور اس میں انسانی طبیعت کے لیے بڑی کشش اور ظاہری طور پر بڑی لطف اندوزی ہے تبی وجہ ہے کہ اسلام نے اسے "حدود" میں شمار کیا ہے اور اس جرم کی سزا میں بڑی شدت اور سخت گیری سے کام لیا زمی کا کوئی پہلو نہیں رکھا اور سزا کا طریقہ بڑا ہی عبرت ناک اور دردناک ہے جیسا کہ اگلے صفحات میں بیان کیا جائے گا۔

شادی کرنے کا ایک مقصد یہ ہے کہ اس سے انسان بدکاری کے کاموں سے اپنے آپ کو محفوظار کھے اور بدکاری کے قریب بھی نہ جائے ایک حدیث پاک میں آتا ہے کہ حضور سرکار دعا عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:

"اے نوجوان! جو شخص تم میں سے نکاح کی استطاعت رکھتا ہو وہ نکاح کرے کہ یہ (ابنی عورت کی طرف سے) نگاہ کرو کے والا اور شرم گاہ کی حفاظت کرنے والا ہے۔"

اگر کوئی نوجوان شادی کرنے کے بعد بدکاری کا کام کرتا ہے تو وہ بہت ہی برا کرتا ہے آج ہمارے معاشرے میں ایسے نوجوانوں کی کمی نہیں ہے جو زنا جیسے فعل کو کسی خاطر میں نہیں لاتے شادی شدہ ہونے کے باوجود غیر عورتوں کے پیچھے پھرتے ہیں گریں نوجوان اور اچھی شکل و صورت کی بیوی کے ہوتے ہوئے ان کی ہوس ناک نگاہیں غیر عورتوں کی توہ میں گلی ہوتی ہیں اور وہ کوئی بھی موقع بدکاری کا اگر انہیں مل جائے تو اسے جانے نہیں دیتے

حالاً بکہ شادی تو اسی لیے کی جاتی ہے کہ انسان کو اگر شیطان بدکاری کے لیے ورنگاۓ تو وہ ہرگز بدکاری کی طرف مائل نہ ہو اور وہ اپنی حاجت اپنی بیوی سے پوری کرے۔ بعض گھروں میں میاں بیوی کے مابین صرف اسی وجہ سے لڑائی جھگڑے کی فضاقائم رہتی ہے کہ خاوند اپنی بیوی کی پرواہ نہیں کرتا اور غیر عورتوں پر ذورے ڈالنا اس کی عادت ہوتی ہے بدکاری اور بے حیائی کے کاموں سے کسی طرح بھی بازنہیں آتا اس کی اس عادت کے باعث اس کی بیوی اس کے متعلق کچھ اچھے خیالات نہیں رکھتی بلکہ بعض اوقات اس سے شدید نفرت کرتی ہے بے چاری اس کے علاوہ اور کیا کر سکتی ہے لہذا خاوند کو چاہیے کہ وہ ایک مسلمان ہونے کے ناطے بدکاری اور بے حیائی کے کاموں سے دور رہے اگر کبھی اس طرح کا موقع مل بھی جائے تو ہرگز اپنے آپ کو اس کام میں ملوث نہ کرے اس لیے کہ قرآن پاک میں اس کی سخت ممانعت آتی ہے۔

### زن کے قریب نہ پہنکو:

ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے:

ترجمہ: "اور زنا کے قریب بھی مت پہنکو بلاشبہ وہ بڑی بے حیائی کی بات ہے اور بُری راہ ہے۔" (بنی اسرائیل)

### قطط سالی کی وجہ:

حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے بھی بختنی سے بدکاری کے بارے میں منع فرمایا ہے کہ اس کے اثرات بہت بُرے ہوتے ہیں چنانچہ زنا کے بارے اثرات کا ذکر کرتے ہوئے حضرت عمر بن العاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ:

"جس قوم میں زنا پھیل جاتا ہے وہ قوم ضرور قحط سالی میں بہلا کی جاتی ہے اور جس قوم میں رشوت عام ہو جاتی ہے وہ (اپنے دشمن کے) خوف وہر اس میں بیتلارہتی ہے۔" (مشکوٰۃ شریف)

ہر عضو کو زنا سے باز رکھا جائے:

سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے زنا سے باز رہنے کا حکم دیتے ہوئے بڑی وضاحت سے فرمایا کہ جسم کے ہر عضو کو زنا سے باز رکھا جائے چنانچہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور بنی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

”انسان پر اس حصہ کا زنا لکھ دیا گیا ہے جسے والا حالہ پانے والا ہے آنکھوں کا زنا دیکھنا ہے، کافیں کا زنا سننا ہے، زبان کا زنا گفتگو ہے، ہاتھ کا زنا پکڑنا ہے پاؤں کا زنا چل کر جانا ہے دل کا خواہش اور تمنا کرنا ہے اور یہ شرم گاہ اس کی تقدیم یا تندیب کرتی ہے۔“ (بخاری شریف)

اینی شرم گاہوں کی حفاظت کرو:

حضور بنی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے بے شمار مقامات پر زنا سے باز رہنے کی نصیحت فرمائی ہے اور حتیٰ سے تاکید کی ہے کہ زنا نہ کرو۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور سرکار مدینہ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

”اے جوانان قریش! اپنی شرم گاہوں کی حفاظت کرو زنا نہ کرو۔ جو شرم گاہوں کی حفاظت کرے گا اس کے لیے جنت ہے۔“ (بیہقی)

زانی پر لعنت:

زنی کی نہ ملت میں حضرت بریہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

”ساتوں آسمان اور ساتوں زمینیں بوڑھے زانی پر لعنت بھیجتی ہیں اور زانیوں کی شرم گاہ کی بد بودوزخ والوں کو ایذا دے گی۔“ (بزار)

چونکہ بدکاری اور بے حیائی کے کام جس رفتار سے ہمارے معاشرے میں جڑ پکڑتے جا رہے ہیں اور مسلمان اس برائی کی طرف راغب ہونے میں کوئی ڈر اور خوف محوس نہیں کرتے اس صورت حال کو منظر رکھتے ہوئے ضرورت اس امر کی ہے کہ اس برائی

کی نہ ملت میں ایک مضمون کتاب ہذا میں ضرور شامل کیا جائے جو اس برائی سے بچانے میں ہر مسلمان کے لیے مددگار ثابت ہو اور جو مسلمان بھی کتاب ہذا کا مطالعہ کرے اسے بخوبی طور پر علم ہو سکے کہ یہ کس قدر قریح اور بُر افضل ہے۔ اللہ تعالیٰ سے ہر وقت یہ دعا مانگی چاہیے کہ وہ بُرے کاموں سے بچنے کی بندے کو توفیق عطا فرمائے اور اپنی حفظ و امان میں رکھے۔ بدکاری کرنے والا شیطان کو خوش کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ کو نار ارض کرتا ہے شیطان کی یہ کوشش ہوتی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں کو اس برائی کی طرف راغب کر کے ان کو بدکاری میں بٹلا کرنے کی کوشش کرے مگر جو اللہ رب العزت کے نیک بندے ہوتے ہیں وہ پرور دگار عالم کے فضل و کرم کے باعث شیطان کے چنگل میں نہیں چھنستے اور اپنے آپ کو بچالیتے ہیں لہذا ہر مسلمان کو چاہیے کہ وہ اپنے ایمان کو مضبوط رکھے اور کسی بھی لمحہ نہ ڈمگاۓ ایمان کو تقویت دینے والے واقعات کا اکثر مطالعہ کرتا ہے تاکہ اس پر شیطان کی فریب کاریاں اور ایماندار بندوں کی ثابت تدمی عیاں ہوتی رہے اور ان واقعات سے وہ سبق حاصل کرتے ہوئے بدکاری سے بچنے کی اپنے اندر ہمت اور جراءت پیدا کرے۔ اسی حوالے سے ذیل میں چند واقعات کا ایمان کیا جاتا ہے جو کہ یقیناً ہر دور کے نوجوان کے لیے فائدے کا باعث ہیں۔ بعض واقعات بُری عورتیں بھی اچھے بھلے شریف آدمی کو اپنی طرف مائل کر کے اس کے ایمان کو برپا کرنے کی کوشش کرتی ہیں اور بعض واقعات انسان خود بھی کسی غیر عورت کی شکل و صورت دیکھ کر اس پر فریغتہ ہو جاتا ہے شیطان اس صورت حال سے پوری طرح فائدہ اٹھانے کی کوشش کرتا ہے اور بندے کو بدکاری کی طرف رغبت دلاتا ہے اور برائی میں اس کے لیے کوشش پیدا کر دیتا ہے لہذا جو بھی صورت ہو ہر مسلمان کو بدکاری اور بے حیائی کے کاموں سے اپنے آپ کو بچانا چاہیے۔

### حضرت داؤد علیہ السلام کی نصیحت:

ایک دفعہ حضرت داؤد علیہ السلام نے اپنے بیٹے کو نصیحت فرمائی کہ بیٹے! شیر اور اژدهے کے پیچھے جانا روا ہے، مگر عورتوں کے پیچھے ہر گز نہ جانا وہ تیر ایمان و اعمال ہلاک کر

دیں گی اور دنیا میں اس سے بڑا فتنہ اور نہیں ہے۔ لہذا بہت ہی احتیاط رکھنا۔  
(کیمیائے سعادت ص ۲۹۹)

### حضرت لقمان علیہ السلام کی نصیحت:

حضرت لقمان علیہ السلام نے اپنے بیٹے کو نصیحتیں فرمائی تھیں، ان میں ایک اہم نصیحت یہ بھی تھی کہ بیٹے! بری عورتوں سے بچتے رہنا، وہ بجھے وقت سے پہلے بوڑھا کر دیں گی، اور بجھے خیر کی طرف نہیں بلا سیں گی۔  
(بخاری الحیاء ص ۱۱۲)

### شیطان کی خوش فہمی:

حضرت سعید بن اسیب فرماتے ہیں، کہ ماضی میں جتنے بھی انبوار و سل مبعوث ہوئے ہیں، ان سب سے متعلق شیطان کو یہی خوش فہمی رہی کہ میں انہیں عورتوں کے ذریعہ ہلاکت میں مبتلا کروں گا۔ حضرت سعید رضی اللہ عنہ جس وقت ان کی عمر چورا سی برس کی ہو گئی تھی۔ اس وقت فرمایا کہ اب بھی میرے نزدیک عورت سے بڑھ کر کوئی خطرناک چیز نہیں ہے، ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ شیطان عورت سے کہتا ہے، کہ تو میرا آدھا شکر ہے، تو میرا قاصد ہے، تیرے ہی ذریعہ میں انسانوں کے دلوں کو فتح کرتا ہوں۔  
(بخاری الحیاء جلد ۳ ص ۲۵۷)

### نیک شخص کی قبولیت دعا:

کسی شہر میں کوئی حسین و جمل تاجر سامان تجارت فروخت کر رہا تھا کہ کسی امیر گھرانے کی لوٹڑی کی نظر اس پر پڑی جس کو دیکھ کر وہ سوداگر کے حسن پر فریفہ ہو گئی، اور خریداری کے حیلے سے سوداگر کو بلا کر ڈیوڑھی میں لے لے گئی، اور امیر کی بیوی کو اس کے حسن و جمال سے مطلع کیا، بیوی نے اس شہرہ آفاق حسین سوداگر کو پیام دیا کہ وہ سوداگری چھوڑ کر رات دن ہمارے پاس رہے ہمارے پاس مال کی کوئی کمی نہیں ہے، ہم اس کے ساتھ حسن و سلوک سے پیش آئیں گے، مگر اس خدا کے بندے نے ظاہری و عارضی دولت کے لیے پیام

معصیت قبول نہ کیا اس پر لوٹڑی نے کہا اگر تو خوشی سے قبول نہ کرے گا تو بجھے جان سے ہاتھ دھونا پڑے گا یہ ماجرا دیکھ کر نوجوان حسین سوداگر بہت پریشان ہوا اور کہنے لگا۔ یا الٰہی میں کس مصیبت میں گرفتار ہو گیا ہوں آخر اس نے جان پر کھیل کر لوٹڑی سے کہا چھا مجھے دو رکعت نماز پڑھ لینے دو، لوٹڑی نے جواب دیا۔ اچھا بالا خانہ پر جا کر اطمینان سے دوسروں کے نماز پڑھ لو، چنانچہ اس نوجوان مرد صالح نے اطمینان کے ساتھ نماز پڑھ کر حق تعالیٰ کے حضور میں دعا کی یا رحمۃ اللعالمین مجھے اس مصیبت سے چھڑا مجھے ایمان کے ساتھ ہوتے قول ہے، نگریہ دلت و مصیبت قبول نہیں، اس دعا کے بعد اس نیک بخت نے ہمت کر کے اللہ کا نام لے کر بالا خانہ سے نیچے چھلانگ لگانی، فوراً حکم خدا سے حضرت جبریل علیہ السلام نے اس کو پکڑ کر آرام سے زمین پر اتار دیا، اور اس طرح اس ایماندار نیک صالح کی جان بھی نجع گئی اور مصیبت سے بھی خدا نے اس کو بچایا۔  
(بخاری حکایات الصالحین)

### ایمان کی مضبوطی:

حضرت احمد ابن سعید کا بیان ہے کہ ہمارے یہاں کوفہ میں ایک نوجوان رہتا تھا، جو انہی کی عبادت گزار رہتا، اور ہمہ وقت جامع مسجد میں پڑا رہتا تھا، ساتھ ہی وہ نہایت ہی دراز قامت، خوبصورت اور خوب سیرت بھی تھا۔ ایک حسینہ عورت نے اسے دیکھا تو پہلی ہی نظر میں فریفہ ہو گئی، ایک مدت تک عشق کی چنگاری اس کے دل میں سلکتی رہی لیکن اسے اپنی محبت کے اظہار کا موقع نہ ملا، ایک روز وہ نوجوان مسجد جا رہا تھا، وہ عورت آئی اور اس کا راست روک کر کھڑی ہو گئی، اور کہنے لگی نوجوان! پہلے میری بات سن لو، اس کے بعد جو دل میں آئے وہ کرو، لیکن نوجوان نے کوئی جواب نہ دیا، اور چلتا رہا یہاں تک کہ مسجد میں پہنچ گیا واپسی میں وہ عورت پھر راستے میں کھڑی نظر آئی، جب وہ نوجوان قریب پہنچا تو اس نے بات کرنے کی خواہش ظاہر کی، نوجوان نے کہا یہ تھمت کی جگہ ہے، میں نہیں چاہتا کہ کوئی شخص مجھے تمہارے ساتھ کھڑا ہواد کیہ کر تھمت لگائے، اس لیے میرا راستہ نہ وہ سواداگری حیثیت کا علم اس عورت نے کہا غدا کی قسم! میں یہاں اس لیے نہیں کھڑی ہوئی کہ مجھے تمہاری حیثیت کا علم نہیں ہے، یا میں نیہیں جانتی کہ یہ تھمت کی جگہ ہے، خدا نہ کرے لوگوں کو میرے متعلق بدگمان

ہونے کا موقع ملے لیکن مجھے اس معاملے میں بذات خود تم سے ملاقات پر اس امر نے اکسایا ہے کہ لوگ تھوڑی سی بات کو فیض کر لیتے ہیں اور تم جیسے عبادت گزار لوگ آئینے کی طرح ہیں کہ معمولی ساغبار بھی اس کی صفائی کو متاثر کر دیتا ہے، میں تو سوبات کی ایک بات یہ کہنا چاہتی ہوں کہ میرا دل و جان تمام اعضا تم پر فدا ہیں، اور اللہ ہی ہے جو میرے اور تمہارے معاملے میں کوئی فیصلہ فرمائے، وہ نوجوان اس عورت کی یہ تقریر سن کر خاموشی کے ساتھ کوئی جواب دیے بغیر اپنے گھر چلے گئے۔ گھر پہنچ کر نماز پڑھنی چاہی لیکن نماز میں دل نہیں لگا اور سمجھ میں نہ آیا کہ کیا کریں۔ مجبوراً قلم کا غذ سنبھالا اور اس عورت کے نام ایک خط لکھا۔ پرچہ لکھ کر باہر آئے، دیکھا کہ وہ عورت اسی طرح را میں کھڑی ہوئی ہے۔ انہوں نے خط اس کی طرف پھیلک دیا اور خود تیزی سے گھر میں داخل ہو گئے۔ خط کا مضمون یہ تھا۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

اے عورت! تھے یہ بات جان لئی چاہیے کہ جب بندہ اپنے خدا کی نافرمانی کرتا ہے تو وہ درگزر سے کام لیتا ہے۔ جب وہ دوبارہ اسی معصیت کا ارتکاب کرتا ہے۔ تب بھی وہ پردہ پوشی فرماتا ہے، لیکن جب وہ اس معصیت کو اپنا مشغله اور پیشہ بناتا ہے۔ تو پھر ایسا غصب نازل فرماتا ہے کہ زمین وہ آسمان شجر و حجر اور چوپائے بھی کانپ اٹھتے ہیں، کون نہ ہے وہ جو اس کی سزا کو برداشت کر سکے، کون ہے وہ جو اس کی نار انگکی کا تحمل کر سکے، بس اس کے حضور میں اپنے آپ کو پیش کر، جو تمام جہانوں کا رب ہے، اس جبار عظیم کے آگے سر بخود دھو جا اسی سے محبت کر کیونکہ وہ شروع سے ہے اور آخر تک تیرے ساتھ رہے گا فقط طالب دعا۔

اس خط کے کافی دن بعد وہ عورت پھر راستے میں کھڑی نظر آئی، انہوں نے اسے دیکھ کر واپس لوٹنے کا ارادہ کیا، لیکن اس عورت نے کہا، کیوں واپس جاتے ہو؟ یہ آخری ملاقات ہے، آج کے بعد پھر خدا ہی کے یہاں ملاقات ہو گی یہ کہہ کر خوب روئی اور کہنے لگی کہ میں خدا سے، جس کے ہاتھ میں تمہارا دل ہے یہ دعا کرنی ہوں کہ وہ تمہارے سلسلے میں در پیش میری مشکل آسان فرمائے اب تم صرف مجھے صرف ایک نصیحت کرو، نوجوان نے کہا!

میں صرف یہ نصیحت کرتا ہوں کہ خود کو اپنے نفس سے محفوظ رکھنا اور اس آیت کو ہمیشہ ذہن میں رکھنا ”هُوَ الَّذِي يَتَوَفَّكُمْ بِاللَّيلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَأْتُمْ بِالنَّهَارِ۔

(پ ۷ آیت ۲۰ سورہ انعام)

ترجمہ: ”اور وہ ذات پاک تو ایسی ہے کہ رات میں تمہاری روح کو قبض کر دیتا ہے اور جو کچھ تم دن میں کرتے ہوں اس کو اچھی طرح جانتا ہے، اور یہاں تک کہ ”يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ“ وہ تمہاری آنکھوں کی چوری کو بھی جانتا ہے اور ان باتوں کو بھی جو سینوں میں پوشیدہ ہیں، یہ نصیحت سن کر وہ عورت بہت روئی دیر تک روئی رہی، جب افاقت ہوا تو اپنے گھر پہنچی اور کچھ عرصے سے عبادت میں مشغول رہ کر ایمان کے ساتھ دنیا سے رخصت ہو گئی۔

(بخاری مظہری واحیاء)

### یاؤں کاٹنے کی وجہ:

حضرت ذوالنون مصریؒ اہتمامی دور میں جب کسی نوجوان عابد سے نیاز حاصل کرنے پہنچے، اس کی عبادت و ریاضت اور نفس کشی کو دیکھ کر ذوالنون مصریؒ نے فرمایا کہ اے فلاں تم تو واقعی بہت بڑے زادہ ہو، اس نوجوان نے جواب دیا اگر تم واقعی کسی بڑے زادہ و عابد کو دیکھنا چاہتے ہو تو سامنے کے پہاڑ پر جا کر دیکھو، چنانچہ جب حضرت ذوالنون مصریؒ وہاں پہنچے تو ایک نوجوان کو پڑا ہوا دیکھا جس کا پیر کثٹا ہوا بہر پڑا تھا اور اس کا جسم کیڑوں کی خوارک بنا ہوا تھا، یہ صورت حال دیکھ کر آپ نے وجود ریافت کی، تو اس نوجوان نے بتایا کہ اس کا اصل سبب عورت ہے، ایک دن میں اس جگہ مصروف عبادت ہا کہ ایک خوبصورت نوجوان عورت سامنے سے گزری، جس کو دیکھ کر میں فریب شیطانی میں بیٹلا ہوا، اور اس کے نزدیک پہنچنے کے لیے پہلا قدم اٹھایا، اسی وقت ندائے غیبی آئی اے بے غیرت تمیں سال خدا کی عبادت و ریاضت اور اطاعت میں گزار کر آج شیطان کی اطاعت کرنے چلا ہے، لہذا میں نے اسی وقت اپنا یہ پیر قطع کر دیا کہ گناہ کے لیے پہلا قدم اسی پیر سے بڑھایا تھا۔

(ولی اللہ)

ایمان کی بر بادی:

ایک جلیل القدر بزرگ فرماتے ہیں کہ ایک واقعہ میں نے سنا ہے، کہ مصر میں ایک شخص تھا جو اذان و نماز کا بہت پابند تھا، اور صرف اذان و نماز کی محبت سے مسجد میں پڑا رہتا تھا۔ اطاعت و عبادت کی برکت سے اس کے چہرہ اور پیشانی پر نور برستا تھا، ایک روز وہ اپنی حسب عادت اذان کہنے کی غرض سے مسجد کے منارہ پر چڑھا، اسی منارہ کے نیچے عیسائی کا گھر تھا، اتفاق سے اس گھر پر اس عابد کی نظر پڑی، دیکھا ایک کنواری لڑکی حسن بے بہا اور صورت بے مثال اور آنکھوں میں سحر لیے ہوئے کھڑی ہے اور گیسوکی آرائش میں لگی ہوئی ہے اسی حسن کے پیکر اور نظر کے حمر میں گرفتار ہو کر وہ بے قابو ہو گیا، اس کی لطافت و نزاکت کی عدالت میں وہ اپنے آپ کو گرفتاری دینے پر مجبور ہو گیا، اور اذان و اقامت کو خیر باد کہہ کر شیطان رجیم کے نام سے نیچے اتر اور سیدھا اس عیسائی کے مکان کو اپنانشناہ بنایا، اور کہا کیا عزم و خیال ہے؟ میرے لائق کوئی خدمت ہو تو حکم کی زحمت گوارا کریں، اس عابد نے کہا اب تو میں خود تمہارا خادم بن کر آیا ہوں اور میرے قلب کی مکمل طور پر تم مالک ہو گئی ہو، یہ سن کر اس پریم کے سارگ اور پیاسی روح کی تراوٹ نے کہا میں اس طرح بغیر شادی کے غلط قدم نہیں اٹھائیں، اس عابد نے کہا شادی کے لیے تو میں ابھی تیار ہوں، اس لڑکی نے کہا یہ اس لیے محال ہے کہ تم مسلمان ہو اور میں عیسائی ہوں، اس حالت میں میرا والدتم سے ہرگز میری شادی پر آمادہ نہ ہو گا، اس عابد نے کہا میں تمہارا پاکا عاشق ہوں دل میں صرف تمہاری یاد و محبت ہے، تمہارے لیے عیسائی ہونا تو میرے لیے ایک حقیر چیز ہے، یہ بات سن کروہ شیطان لڑکی بولی ہاں ایسا ہو سکتا ہے، چنانچہ وہ شخص اس وقت عیسائی ہو گیا اور اس فتنہ پر در لڑکی سے شادی بخوبی رچائی، اور اسی گھر انے سے واپس ہو گیا، لیکن اتفاق کی بات یہ ہے کہ شادی کے دن ہی وہ عابد بے حد سرور و غور کے ساتھ مکان کے کوٹھے پر چڑھا اور دل کی خوشی و انتہائی سرسرت سے تفریخ کرتے کرتے تو مٹھے سے گر پڑا اور بہت اوپنچائی سے گرنے کی وجہ سے اتنی شدت سے چوٹ لگی کہ عین وقت پر زندگی سے ہاتھ دھونا پڑا، اس دل کی جان اور زندگی کی تحریک سے خلوت تک نصیب نہ ہوئی، اور بے حاصل اپنادین و ایمان بھی

## اسلامی دولہا

کھوبیٹھا، اور مفت میں عقابی کی رسائی اور تباہی اور عذاب اللہ کو بھی مول لے لیا۔

### شیطان کا وسوسہ:

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نبی اسرائیل کے ایک راہب و عاپد کا ذکر فرمایا، کہ اس کے شہر میں شیطان نے کسی لڑکی کا گلا دبادیا، اور لڑکی کے گھر والوں کے دل میں یہ بات ڈال دی کہ اس کا علاج فلاں راہب کے پاس ہے، وہ لوگ لڑکی کو لے کر راہب کے پاس پہنچے، اس نے لاکھ انکار کیا۔ مگر وہ نہ مانے راہب کو علاج کے لیے مجبور ہونا پڑا، اب شیطان نے راہب کے دل میں زنا کا وسوسہ ڈالا اور اس راہب کو اس نازیبا حرکت پر اکسنا شروع کر دیا یہاں تک کہ وہ زنا کر بیٹھا لڑکی حاملہ ہو گئی۔ شیطان نے راہب کو رسائی کے خوف سے ڈرایا اور اس کے دل میں یہ بات ڈالی کہ اگر لڑکی کو قتل کر دیا جائے تو یہ راز چھپ سکتا ہے، اور اس کے گھر والوں کو موت کا یقین دلا کر آسانی سے مطمئن کیا جاسکتا ہے۔ اس نے ایسا ہی کیا، شیطان نے اپنی کاروائی جاری رکھی لڑکی کے گھر والوں کے دل میں یہ بات ڈال دی، کہ راہب نے تمہاری لڑکی کو حاملہ کرنے کے بعد رسائی کے خوف سے قتل کر دیا۔ وہ لوگ راہب کے پاس آئے اور اپنی لڑکی کے متعلق پوچھا، راہب نے وہی جواب دیا جو شیطان نے اس کے دل میں القا کیا تھا کہ لڑکی بیمار تھی مرگی لیکن گھر والوں نے یقین نہیں کیا اور راہب کو وقصاص کے لیے گرفتار کرنا چاہا، اس وقت شیطان نے راہب کو بتایا کہ یہ تمام کارنا میں میرے تھے، میں نے ہی لڑکی کا گلا گھونٹا تھا میں نے ہی لڑکی کے والدین کو تیرے پاس آنے پر آمادہ کیا تھا میں نے ہی تجھے اس کے ساتھ زنا پر اور پھر اسے قتل کر دینے پر اکسایا تھا، اب میں ہی تجھے ان سے نجات دلا سکتا ہوں۔ اگر تو نجات چاہتا ہے تو مجھے وسجدے کر، آخر راہب نے شیطان کو سجدے کیے اور اس کے بعد شیطان یہ کہتا چل دیا کہ میں تیرے لیے کچھ نہیں کر سکتا، میں تجھے کیا جانوں؟ (بکوالہ احیاء جلد ۳ ص ۷۷)

### حضرت سلیمان بن یسیار رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ:

حضرت سلیمان بن یسیار رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ بہت حسین و جیل اور نوپر و مرد تھے، ایک

قامت مرد ہے اس کے جسم سے خوشبوئیں پھوٹ رہی ہیں، انہوں نے دریافت کیا آپ کون ہیں اس مرد جوان نے بتایا کہ میں یوسف ہوں، فرمایا یوسف علیہ السلام؟ فرمایا ہاں وہی یوسف ہوں۔ سلیمان رحمۃ اللہ علیہ نے عرض کیا کہ زیخت کے ساتھ آپ کا حال صحیب ہے، فرمایا ابواء والی بدھی عورت کے ساتھ تمہارا حال اس سے بھی زیادہ عجیب ہے۔ (احیاء جلد ۳) نیکی کے عمل کی برکت:

حضرت ابو حفص حداد کو جوانی میں ایک لڑکی سے عشق ہو گیا، اور اس کو حاصل کرنے کے لیے آپ نے نیشاپور کے ایک بہت بڑے معروف مشہور جادوگر سے ملاقات کی، لیکن اس جادوگر نے یہ شرط لگا دی کہ آپ چالیس یوم خدا کی عبادت کو ترک کر کے میرے پاس آنا، چنانچہ حضرت ابو حفص نے لڑکی کو حاصل کرنے کے لیے اس کی ہدایت پر مُل کیا، جب چالیس یوم کے بعد اس جادوگر کے پاس پہنچ گئے تو اس نے طرح طرح کے جادو کرنے شروع کر دیئے، مگر ایک بھی کارگر نہ ہو سکا۔ آخر جادوگر نے کہا کہ اس چالیس یوم میں تم نے ضرور کوئی نیک عمل کیا ہے، تو آپ نے فرمایا کہ میں نے تو کوئی ایسا عمل نہیں کیا البتہ اتنا ضرور ہوا کہ راستے میں پڑے ہوئے پتھر، کانے وغیرہ اٹھا کر اس نیت سے پھینک دیتا تھا کہ کسی کو ٹھوکرنا لگے، یہ سن کر جادوگر نے کہا کہ کس قدر افسوس ناک بات ہے کہ آپ ایسے خدا کی عبادت سے گریزاں ہیں جس نے معمولی سی نیکی کی وہ قبولیت عطا کی کہ میری تمام جادو ناکام ہو کر رہ گئے۔ آپ نے اسی وقت خالص دل سے توبہ کر کے خدا کی عبادت کو اپنا مشغله بنالیا، اور آپ بعد میں بہت بڑے عظیم المرتبت بزرگوں میں سے ہوئے۔

(تذکرہ الاولیاء ص ۱۸۲)

### بدکاری سے بازار ہنئے کی نصیحت:

ایک مرتبہ ایک نوجوان حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا اور کہنے لگا کہ کیا ایسا ہو سکتا ہے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مجھے زنا کی اجازت دے دیں؟ صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم بھی اس مجلس پاک میں موجود تھے غصے سے اس

عورت ان کے گھر آئی، اور مبادرت کی خواہش ظاہر کی انہوں نے انکار کر دیا اور دوڑتے ہوئے اپنے گھر سے نکل گئے، وہ عورت وہیں رہ گئی۔

اسی طرح ایک دفعہ حضرت سلیمان بن یسیار رحمۃ اللہ علیہ مدینہ منورہ سے حج کے لیے روانہ ہوئے ان کے ساتھ ایک رفیق سفر بھی تھا، ان دونوں نے ابواء پہنچ کر قیام کیا، رفیق نے تھیلا یا اور خریداری کے لیے بازار چلا گیا، سلیمان رحمۃ اللہ علیہ خیمے میں بیٹھے رہے ایک بدھی عورت کی نگاہ ان کے خوب رو چھرے پر پڑی تو دل و جان سے عاشق ہو گئی، آپ ایک پہاڑ کے دامن میں مقیم تھے، اور عورت پہاڑ کی چوٹی پر تھی، ان کو دیکھ کر نیچے اتری اور خیمے میں پہنچ کر رک گئی اس کے چہرے پر نقاب تھا، اور ہاتھوں میں دستا نہ تھے، جب اس نے نقاب اٹھایا تو ایسا لگا جیسے بدھی سے چاند نکل آیا ہو، وہ انہائی حسین و جمیل عورت تھی، اس عورت نے کہا مجھے کچھ دیجئے، سلیمان رحمۃ اللہ علیہ نے سوچا شاید وہ کھانے کی کوئی چیز مانگ رہی ہے اسٹھے اور سترخوان کا بچا ہوا کھانا اٹھا کر اسے دینا چاہا، اس عورت نے کہا میں روئی نہیں مانگتی، مجھے تو وہ امر مطلوب ہے جو میاں یوں کے درمیان ہوتا ہے، یہ سن کر سلیمان رحمۃ اللہ علیہ نے کہا تجھے شیطان ملعون بہ کا کر لایا ہے، اس کے بعد اپنے گھٹنوں میں سردے کر زور زور سے رو نے لگے اور آنسو و نکسیر وغیرہ با قاعدہ جاری رہے، اس عورت نے انہیں اس طرح رو تے ہوئے دیکھا تو شرمندہ ہو کر چلی گئی، رفیق سفر بازار سے واپس ہوا تو اس نے دیکھا کہ رو تے سلیمان رحمۃ اللہ علیہ کی آنکھیں ورما گئی ہیں، رو نے کی وجہ دریافت کی، فرمایا مجھے اپنی بیٹی یاد آگئی تھی، اس نے بیٹھنی سے کہا کہ اس سے پہلے آپ کو اپنی بیٹی یاد نہیں آئی، یہ آج اچانک کیا ہوا؟ غرض رفیق نے جب حقیقت جانے پر بہت زور دیا تو آپ نے بدھی عورت کا قصہ سنادیا، اور رفیق قصہ سن کر رو نے لگا۔ آپ نے پوچھا تم کیوں رو تے ہو؟ عرض کیا اس لیے رو تا ہوں کہ اگر آپ کی جگہ میں ہوتا تو اس عورت کا مطالباً رد نہ کر پاتا اور گناہ میں مبتلا ہو جاتا، ہوڑی دیر تک دونوں رو تے رہے سفر و بارہ شروع ہوا جب مکہ مکرمہ پہنچ اور طواف و سعی کے بعد حجر اسود کے قریب آئے تو سلیمان رحمۃ اللہ علیہ اپنے پیٹ سے سمیٹ کر بیٹھ گئے، بیٹھنے بیٹھنے نیند آگئی خواب میں دیکھتے ہیں کہ ایک خوبصورت دراز

نوجوان کو کہنے لگے کہ کیا بکواس کرتے ہو۔ سید نارسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے بڑے پیارے اس نوجوان کو اپنے پاس بلایا اور بھالیا پھر ارشاد فرمایا، کیا تمہیں یہ بات پسند ہے۔ کہ شہر کے لوگ تمہاری ماں کے ساتھ زنا کریں؟ نوجوان نے جواب دیا، تمہیں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا، کیا تم یہ بات پسند کرو گے کہ لوگ تمہاری بہن کے ساتھ زنا کریں؟ اس نے کہا، نہیں، آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، اسی طرح وسرے لوگ بھی اپنی ماں یا بہن سے زنا کرنے کی اجازت نہیں دیتے۔ اس کے بعد آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، کیا تم پسند کرو گے کہ لوگ تمہاری بیٹی کے ساتھ زنا کریں؟ اس نے کہا، ہرگز نہیں۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، اسی طرح کوئی بھی شخص تمہیں اپنی بیٹی سے زنا کرنے کی اجازت کیسے دے سکتا ہے۔ اس کے بعد حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنادست مبارک اس نوجوان کے سینے پر پھیرا اور ڈعا فرمائی، اے اللہ! اس کے گناہ معاف کردے اس کا دل پاک کر دے اور اس کی شرم گاہ کو محفوظ بناوے۔ روایات میں آتا ہے کہ اس دن کے بعد زندگی بھراں نوجوان نے کسی غیر عورت کی طرف بُری نگاہ سے نہیں دیکھا۔ (متدبرک، حاکم)

### بدکاری کی سزا:

حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ سید نارسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:

”مجھ سے (زانی مرد عورت کے بارے میں) حکم حاصل کرلو مجھ سے حکم لے لو (کہ) اللہ تعالیٰ نے عورتوں کے لیے ایک طریقہ مقرر کر دیا ہے کنواری عورت اگر کنوارے مرد سے زنا کرے تو دونوں کو سودرے لگائے جائیں اور ایک سال کے لیے جلاوطن کر دیا جائے اور اگر شادی شدہ مرد شادی شدہ عورت سے زنا کرے تو (دونوں) کو سوکوڑے مارے جائیں اور سنگسار کیا جائے۔“

(مسلم شریف)

اسی طرح ایک حدیث پاک میں آتا ہے حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ ایک عورت سے ایک مرد نے زنا کیا تو حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اسے کوڑے لگاؤئے پھر خبر دی گئی کہ وہ شادی شدہ ہے تو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اسے سنگسار کر دیا یعنی لوگوں نے اسے پھر دل سے ہلاک کر دیا۔ (ابوداؤ)

### سودرے مارنے کا حکم قرآن حکیم میں:

قرآن حکیم میں ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے:

ترجمہ: ”زناء کرنے والی عورت اور زنا کرنے والا مرد سوان میں سے ہر ایک کو سودرے مارو اور تم لوگوں کو اللہ تعالیٰ کے معاملہ میں ان دونوں پر ذرا رحم نہ آنا چاہیے اگر تم اللہ تعالیٰ اور روح مبشر پر ایمان رکھتے ہو۔“ (سورہ نور)

قرآن پاک کے اس حکم سے معلوم ہوتا ہے کہ بدکاری کرنے والے کسی نرمی اور رعایت کے مستحق نہیں ہیں اور ان کو سزا دینے کے معاملے میں رحملی سے کام نہ لیا جائے بلہ شبہ یہ حاکم وقت کو تشبیہ ہے کہ جس پر سزا کے نفاذ کی عمل برداری کی ذمہ داری عائد ہوتی ہے اس کو حکم دیا جا رہا ہے کہ بدکاری کے مجرم پر تمہیں ترس اور رحم نہیں آنا چاہیے۔ ظاہر بات ہے کہ اس شخص پر کیسے رحم کھلایا جا سکتا ہے کہ جس کے سامنے اسلام نے اپنے تمام احکامات واضح طور پر بیان کر دیے اور بدکاری کے مفاسد اور اس کے دینی و دنیوی نقصانات بھی اس پر ظاہر کر دیے اور جائز طریقے سے جنسی میلان کی تکمیل کی اجازت مرحمت کی اس کے باوجود اس نے اللہ تعالیٰ کی حدود کو توڑا۔ آیت مبارکہ میں رحم نہ کھانے کے بارے میں جو بیان کیا گیا ہے غالباً اس وجہ سے ہے کہ عام طور پر اکثر لوگ یہ سوچ کر اپنے دل کا گوشہ اس شخص کے لیے نرم کر لیتے ہیں کہ یہ انسان کی فطری خواہش ہے کبھی وہ شیطانی غلبے کے باعث مغلوب ہو جاتا ہے اور یہ کبھی خیال گزرتا ہے کہ دونوں کی رضا مندی سے ہوا۔ لہذا اس آیت مبارکہ میں اس شیطانی و سوسہ کی بھی مدافعت مقصود ہے۔

## اسلامی دولہا

کے دور میں کچھ ”روشن خیال“ لوگوں نے وہی کہا جس کی حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پیش کوئی فرمائی لیکن اللہ تعالیٰ کاشکر ہے کہ ان روشن خیالوں کی یہ بات انہی تک ہی محدود ہے اور امت اس گناہ سے محفوظ ہے۔

عقل و فہم سے بھی رجم کی تائید ہوتی ہے کیونکہ شادی شدہ اور غیر شادی شدہ کی سزا میں ضرور فرق ہوتا چاہیے اور اس کی بھی صورت ہے دوسری بات یہ ہے کہ غیر شادی شدہ کے لیے راہ راست پر آ جانے کی کافی امید ہے کیونکہ شادی سے جنسی میان کا راستہ کھل جائے گا اس کو ایک جائز ذریعہ میسر آ جائے گا اور اس کی بُری عادت کا خاتمہ ہو جائے گا لیکن جب شادی شدہ شخص یہ جرم کرتا ہے تو پھر اس بات کا شدید خطرہ ہے کہ اس کا وجود متعددی مرض کی حیثیت اختیار نہ کر لے اس لیے بہتر ہے کہ اس کے وجود سے معاشرے کو پاک کر دیا جائے۔

### سزا کے نفاذ کا طریقہ:

شادی شدہ مرد اور عورت اگر بدکاری کریں اور ثابت ہو جائے تو ان کو سنگسار کیا جائے گا اس کی صورت یہ ہو گی کہ ایک کھلی ہوئی جگہ پر جرم کو لے جایا جائے گا جہاں قاضی اور گواہ موجود ہوں گے۔ اگر یہ فصلہ اعتراف جرم کی بناء پر ہوا ہے تو سزا دینے کی ابتداء حاکم کرے گا اور اگر جرم گواہی سے ثابت ہوا ہے تو گواہ ابتداء کریں گے یعنی پہلے یہ پھر اٹھا کر ماریں گے پھر موقع پر موجود عوام پتھر ماریں گے اور اس طرح پتھر مارتے مارتے اس کو ہمیشہ کے لیے ٹھنڈا کر دیا جائے گا عورت کو جم کرنا ہو گا تو اس کے لیے ایک گڑھا کھو دا جائے گا اور اس کو نصف بدن تک اس گڑھے میں گاڑ دیا جائے گا تا کہ بے ستری نہ ہو۔

### حضرت ماعز بن مالک کا واقعہ:

حضرت ماعز بن مالک اسلامی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ایک مرتبہ ایک صحابی حضرت ہزار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مگر گے اتفاق سے کوئی موقع ایسا بن گیا کہ انہوں نے حضرت ہزار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی آزاد کردہ باندی سے بدکاری کر دی جب اس واقعہ کی خبر حضرت ہزار رضی

بدکار کی سزا کا سر عالم انعقاد کرنا:

کسی بھی نری اور رحم کو اپنے دل میں لائے بغیر بدکار کو سودرے مارے جانے کے علاوہ قرآن پاک میں یہ بھی حکم ہے کہ بدکار کو سزا سر عالم دی جائے اس کی سزا کے عمل کو پرده میں نہ کھا جائے اور سزا دیتے وقت مسلمانوں کے ایک جھوم کو وہاں پر موجود ہونا چاہیے تاکہ اس کی سزا کو دیکھ کر دوسرے لوگ عبرت حاصل کریں اور جرم کو بھی احساس و شرمساری ہو کر وہ اس نے کس قدر بدترین جرم کیا ہے۔ قرآن پاک میں آتا ہے:

ترجمہ: ”اور دونوں کی سزا کے وقت مسلمانوں کی ایک جماعت کو حاضر ہنا چاہیے۔“ (سورہ نور)

### رجم کی حقیقت:

جو شخص مکلف اور آزاد ہونے کے ساتھ محسن بھی ہو یعنی نکاح صحیح کر کے اپنی بیوی سے جماع کرچکا ہو تو اس کی حد رجم ہے یعنی ایسے بدکار مرد اور عورت کو سنگسار کیا جائے گا۔ یہ درست ہے کہ قرآن حکیم میں رجم کا حکم صراحت کے ساتھ نہ کوئی نہیں ہے لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ اس کا انکار کر دیا جائے بلکہ صحیح احادیث میں بکثرت اس طرح کی مثالیں موجود ہیں اور خود ارشاد نبوی میں بھی صراحت کے ساتھ رجم کا حکم مذکور ہے۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے آج سے سینکڑوں برس قبل اپنے دور خلافت میں اس خدشہ کا اظہار فرمایا کہ اس کی تردید فرمائی تھی آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا:

”مجھے خوف ہے کہ ایک عرصہ دراز سے بعد کہنے والے یہ کہنے پر نہ اتر آئیں کہ ہم کتاب اللہ میں رجم کا حکم نہیں پاتے ہیں اگر ایسی بات ہوئی تو وہ اس ایک فریضہ کے ترک کی وجہ سے گراہ ہو جائیں گے۔ سن لو کہ شادی شدہ زانی پر رجم حق ہے جب بہوت شری یا دلیل شرعی یا اعتراف پایا جائے۔“

(بخاری شریف باب الاعتراف بالزنا)

حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا یہ خدشہ بالکل درست ثابت ہوا اور بعد

ماعز رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو مارا اور پھر اتنا سنگار کیا گیا کہ ان کی روح قفس عصری سے پرواز کر گئی۔ اس کے بعد صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے اور تمام واقع عرض کیا اور کہنے لگے کہ جب حضرت ماعز رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو سنگاری سے شدت کی تکلیف ہوئی اور وہ مر نے کے قریب پہنچ گئے تو بھاگ کھڑے ہوئے۔ اس پر سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، اسے چھوڑ کیوں نہ دیا کہ وہ اللہ تعالیٰ سے توبہ کرتا اور اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول فرماتا۔ اس کے بعد آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت ماعز بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لیے دعائے استغفار فرمائی اور ارشاد فرمایا بلاشہ اس نے اسی توبہ کی ہے کہا گر اس توبہ کو ساری امت میں تقسیم کیا جائے تو وہ سب کو کافی ہو۔ (بخاری شریف)

#### سیعہ کا واقعہ:

روایات میں آتا ہے کہ ایک عورت سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئی اور کہنے لگی یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! مجھے پاک کیجئے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، تجھ پر افسوس ہے واپس جا اور اللہ تعالیٰ سے توبہ و استغفار کر۔ عورت کہنے لگی، یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! آپ یہ چاہتے ہیں کہ جس طرح آپ نے ماعز (رضی اللہ عنہ) کو واپس کر دیا تھا مجھے بھی واپس کر دیں تو میں زنا کے نفع سے حاملہ ہوں۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے پوچھا تو حاملہ ہے؟ عرض کیا، ہاں۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، جا اور صبر کر یہاں تک کہ وضع حمل ہو جائے۔ روایات میں آتا ہے کہ وہ عورت جس کا نام سیعہ تھا سے ایک انصاری کے پر دردیا گیا تاکہ اس کے اخراجات کی کفالت کرے یہاں تک کہ اس کے محل کا زمانہ پورا ہو جائے۔ جب اس عورت کے ہاں بچہ پیدا ہو گیا تو اس انصاری نے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو اطلاع دی کہ اس عورت کے ہاں بچہ کی ولادت ہو گئی ہے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ابھی اس عورت کے ہاں بچہ کی ولادت ہو گئی ہے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ کوئی اس کو دودھ پلانے والا نہ ہو۔ ایک انصاری نے کھڑے ہو کر عرض کی یا رسول اللہ صلی

اللہ تعالیٰ عنہ کو ہوئی تو انہوں نے ان سے کہا کہ تمہیں حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہونا چاہیے اور اپنا حال بیان کرنا چاہیے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اس معاملے میں کیا فیصلہ فرماتے ہیں۔ چنانچہ وہ صحابی سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے اور عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! مجھے پاک فرمائیے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، تجھ پر افسوس ہے جا اللہ تعالیٰ سے بخشش طلب کر اور توبہ کر۔ پھر وہ تھوڑی دیر کے بعد آئے اور عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! مجھے پاک فرمائیں۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، تجھے کس چیز سے پاک کروں۔ حضرت ماعز رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کیا، زنا سے اور اس کی تاپاکی سے۔

یہی کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنا زار خ انور دوسری طرف پھیر لیا۔ حضرت ماعز رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی اسی طرف آکر کھڑے ہو گئے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے پھر اپنا زار خ انور پھیر لیا اور فرمایا، کیا یہ شخص دیوانہ ہے جو یہ بات دیوانگی سے کہہ رہا ہے۔ صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! یہ دیوانہ نہیں ہے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، کیا اس نے شراب پی ہوئی ہے جو اس کی مستی میں ایسی بات کہہ رہا ہے؟ اس پر ایک صحابی اٹھے اور ان کے منہ کو سو نگھا اور کہا کہ انہوں نے شراب نہیں پی ہوئی۔ چنانچہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، ممکن ہے اس نے عورت کا بوسہ لیا ہو یا اسے اپنے ساتھ چلتا یا ہو یا اسے اپنے ساتھ سلا یا ہو یا اس کے ساتھ دست درازی کی کوشش کی ہو اور اس کو یہ زنا کہہ رہا ہو۔ حضرت ماعز رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میں نے زنا کیا ہے۔ غرضیکہ جب حضرت ماعز رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے چار مرتبہ اقرار کر لیا تو پھر حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فیصلہ فرمادیا کہ ان کو سنگسار کر دیا جائے چنانچہ حضرت ماعز رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو مدینہ طیبہ کے سنگستان میں لا لیا گیا اور صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے انہیں سنگسار کیا۔

جب انہیں پھر وہ کی مارکی شدت سے تکلیف ہوئی تو وہ بھاگ کھڑے ہوئے اس پر ایک صحابی کے ہاتھ اوٹ کا جڑا الگ گیا انہوں نے اسی بڑی کوٹھا کر زور سے حضرت

اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! اس کی رضاعت کا میں ذمہ دار ہوں۔ چنانچہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس عورت کو سنگار کرنے کا حکم دے دیا۔

ایک اور روایت میں آتا ہے کہ جب اس عورت نے بچے کو جنم دے دیا تو اس کے بعد وہ عورت حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بچے کو اپنا دودھ پلا اور ٹھہر جب تک کہ اس کا دودھ چھڑائے۔ ایک دن سبیعہ پھر حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئی اپنے بچے کو کندھے پر بٹھائے ہوئے اور وہی کا لکڑا اس کے ہاتھ میں دیتے ہوئے کہا، یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میں نے بچے کا دودھ چھڑا دیا ہے اور اب یہ روئی کھانے کے قابل ہو گیا ہے اب اللہ تعالیٰ کے حکم کو مجھ پر نافذ کریں۔ چنانچہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس بچے کو ایک مسلمان کے سپرد کیا اور حکم فرمایا کہ عورت کے سینے کے برابر ایک گڑھا کھو دا جائے۔ اسے اس گڑھے میں کھڑا کر دیا گیا پھر حکم فرمایا کہ اسے سنگار کر دیا جائے۔ چنانچہ سنگاری شروع کر دی گئی۔ حضرت خالد بن ولید رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے سامنے سے اس کے سر پر پھر مار عورت کے خون کے چند قطرے حضرت خالد بن ولید رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے چہرے پر گرے تو جناب خالد رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اسے نبرا جھلا کہا۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، اے خالد! خاموش رہو مجھے اس اللہ کی قسم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے۔ اس (عورت) نے ایسی توبہ کی ہے کہ اگر ایسی توبہ حصول یا عشر (ظلم سے) لینے والا کرتا تو وہ بھی بخیشا جاتا پھر حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس عورت کی تجھیز و تکفین کرنے کا حکم فرمایا، اس عورت کی نماز جنازہ پڑھائی اور اسے دفن کر دیا گیا۔

### حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا فیصلہ:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ دو آدمی آپس میں بھگڑتے ہوئے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے اور ان میں سے ایک نے کہا کہ ہمارے درمیان کتاب اللہ کے موافق فیصلہ فرمادیجئے۔ دوسرا نے بھی کہا،

ہاں یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! ہمارے ماہین کتاب اللہ کے موافق فیصلہ فرمادیجئے اور مجھے واقعہ عرض کرنے کی اجازت فرماتے کیا۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، کہو۔ اس نے کہا کہ میرا بیٹا اس شخص کے ہاں مزدوری کرتا تھا اس نے اس کی بیوی سے بدل کاری کی لوگوں نے مجھ سے کہا کہ تیرے بیٹے کو سنگار کیا جائے گا میں نے سو بکریاں اور ایک کنیز اپنے لڑکے کے فدیے میں دی پھر جب میں نے اہل علم سے اس بارے میں پوچھا تو انہوں نے کہا کہ میرے بیٹے کو سو کوڑے مارے جائیں گے اور ایک سال کے لیے جلاوطن کیا جائے گا اور سنگاری کی سزا اس کی عورت کو ملے گی اس لیے کہ وہ شادی شدہ ہے۔ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے واقعہ سنگار کے فرمان کر اشاد فرمایا، مجھے تم ہے اس کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے میں تم دونوں میں کتاب اللہ سے فیصلہ کروں گا بکریاں اور کنیز واپس کی جائیں اور تیرے بیٹے کو سو کوڑے مارے جائیں گے اور ایک سال کے لیے شہر بدر کیا جائے گا۔ پھر حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرمایا کہ تم صبح کو اس کی عورت کے پاس جاؤ اگر وہ اپنے جرم کا اقرار کرے تو اسے سنگار کیا جائے۔ عورت نے اپنے جرم کا اعتراف کر لیا اور اس کو سنگار کر دیا گیا۔ (بخاری شریف)

### شادی شدہ کے لیے سنگاری ہی ہے:

ایک مرتبہ ایک شخص حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہا کہ میں نے زنا کیا ہے۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پوچھا کہ کیا تم نے میرے علاوہ بھی کسی سے اس کا ذکر کیا ہے؟ اس نے کہا کہ نہیں۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس سے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں توہہ کر اور اپنا پردہ رکھ اللہ تعالیٰ تیری پردہ پوشی کرے گا کیونکہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کی توہہ قبول فرماتا ہے۔ اس شخص کا دل اس بات سے مطمئن نہ ہوا وہ اس کے بعد حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس پہنچا اور ان کے سامنے بھی زنا کے مرکب ہونے کا اعتراف کیا۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بھی اس کو ایسا ہی جواب دیا جیسا کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے دیا تھا۔

اس شخص کو پھر بھی تسلی و اطمینان نہ ہوا اور وہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا اور عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! مجھ سے زنا کا ارتکاب ہو گیا ہے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس سے چہرہ انور پھیر لیا تین مرتبہ اس نے اپنے جرم کا اعتراف کیا ہر مرتبہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس سے اعراض فرمایا حتیٰ کہ جب اس کا اصرار بڑھ گیا تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس کے گھروالوں کو کہلا بھیجا کہ کیا اس کو جون کی خلکا یت ہے یا اس کو دیوانگی کا عارضہ لاحق ہے؟ انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! وہ بالکل نحیک اور تندرست ہے۔ اس کے بعد حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس شخص سے دریافت کیا کہ کیا تو شادی شدہ ہے یا کنوارہ؟ اس نے جواب دیا کہ میں شادی شدہ ہوں۔ چنانچہ سر کار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس کے لیے یہ فیصلہ فرمایا کہ بدکاری کرنے کے جرم میں اسے سنگسار کیا جائے اور پھر اس کو سنگسار دیا گیا۔

### تورات میں بھی سنگساری کا حکم موجود ہے:

ایک مرتبہ چند یہودی حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے اور کہنے لگے کہ ہم میں سے ایک مرد اور عورت نے زنا کیا ہے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ان سے پوچھا کہ تورات میں اس جرم کے متعلق کیا حکم ہے؟ انہوں نے بیان کیا کہ ہم ان کو سوکرتے ہیں اور ان کو درے مارتے ہیں۔ حضرت عبد اللہ بن سلام رضی اللہ تعالیٰ عنہ جو کہ یہود کے بہت بڑے عالم تھے اور اسلام قبول کر کچے تھے وہاں پر موجود تھے فرمانے لگے تم لوگ بحث بولتے ہو کیونکہ تورات میں سنگسار کرنے کی آیت مبارکہ موجود ہے چنانچہ تورات لائی گئی اور وہ لوگ اس کی ورق گردانی کرنے لگے ان میں سے ایک شخص نے سنگساری والی آیت پر اپنا ہاتھ رکھ لیا تا کہ نظر نہ آئے اور اس سے اگلی اور پچھلی آیات پڑھ کر سنادیں۔ حضرت عبد اللہ بن سلام رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس شخص سے کہا کہ اپنا ہاتھ تورات پر سے اٹھاؤ۔ چنانچہ جب اس نے صفحے پر سے اپنا ہاتھ اٹھایا تو جرم کی آیت صاف دکھائی دینے لگی۔ اس پر حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فیصلہ فرمایا کہ ان دونوں مردو

عورت (جو کہ دونوں شادی شدہ تھے) کو سنگسار کر دیا جائے۔ حضور سر کار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حکم پر دونوں کو سنگسار کر دیا گیا۔ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے اس مرد کو دیکھا کہ وہ عورت پر جھلتا تھا تاکہ عورت پھر وہ کی ضرب سے بچ سکے۔

### کتاب اللہ کا حکم:

حضرت زید بن اسلم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ ایک شخص نے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے عہد مبارک میں اپنے متعلق زنا کا اقرار کیا چنانچہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ایک کوڑا منگوایا ایک ٹوٹا ہوا کوڑا لایا گیا آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس سے اچھا کوڑا والا، پھر ایک نیا کوڑا لایا گیا آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اس سے ذرا کمزور لا۔ اب ایک ایسا کوڑا کو اخمدت اقدس میں پیش کیا گیا جو سواری میں استعمال کیا گیا تھا اور زرم ہو چکا تھا چنانچہ حضور سر کار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حکم سے اس پر حد لگائی گئی۔ اس کے بعد آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا، اے لوگو! اب تمہارے لیے وہ وقت آپ کا ہے کہ تم اللہ تعالیٰ کی حدود سے رک جاؤ۔ جو کوئی ان بڑے افعال سے کچھ ارتکاب کر بیٹھے تو چاہیے کہ اللہ تعالیٰ کی پرده داری کے ساتھ پر دھر کھے کیونکہ جو کوئی اپنا چھرہ ہم پر ظاہر کر دے گا اس پر ہم کتاب اللہ کا حکم قائم کریں گے۔

### چار گواہیاں:

ایک مرتبہ چند یہودی اپنی قوم کے ایک مرد اور ایک عورت کو پکڑ کر حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں لے کر حاضر ہوئے جنہوں نے بدکاری کی تھی۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ان سے فرمایا کہ اپنی قوم کے دو بڑے علماء کرام کو میرے پاس لے کر آؤ۔ چنانچہ وہ صوریا کے دونوں فرزندوں کو لے کر حاضر ہوئے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ان کو اللہ کی قسم دے کر پوچھا کہ تم ان دونوں (مرد و عورت) کے

بارے میں تورات میں کیا حکم پاتے ہو؟ وہ کہنے لگے کہ ہمیں تورات میں یہ حکم ملتا ہے کہ جب چار آدمی یہ گواہی دیں کہ انہوں نے مرد کے آلہ تسلی کو عورت کی فرج میں اس طرح دیکھا ہے جیسے سرمه دانی میں سلاٹی تو ان کو سنگار کر دیا جائے۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا تو پھر ان کو سنگار کرنے میں تمہیں کون سا امر منع ہے۔ انہوں نے کہا کہ ہمارا غلبہ ختم ہو چکا ہے اس لیے ہم نے قتل کو ناپسند کیا۔ اس کے بعد حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے گواہوں کو طلب فرمایا تو چار آدمی آئے اور انہوں نے گواہی دی۔ چنانچہ حضور سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کو (مرد عورت) سنگار کرنے کا حکم صادر فرمایا۔ (ابوداؤد شریف)

### زبردستی بدکاری کے متعلق حکم:

اگر کسی شخص نے کسی عورت سے زبردستی بدکاری کی تو اس عورت پر حد نہیں۔ بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی جامع میں ایک باب کے تحت تحریر کیا ہے کہ اس عورت پر حد نہیں ہے جس سے زبردستی بدکاری کی گئی ہو۔ اس ضمن میں مزید تحریر کرتے ہوئے پہلے یہ آیت مبارکہ نقل کرتے ہیں۔

ترجمہ: ”اور جو شخص ان کو مجبور کرے گا تو اللہ تعالیٰ ان کے مجبور کیے جانے کے بعد بخشش والا مہربان ہے۔“ (سورہ نور۔۲)

اس کے بعد یہ واقعہ نقل کیا گیا ہے کہ ایک غلام نے ایک لوٹڑی سے زبردستی بدکاری کی یہ مقدمہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس پیش ہوا تو آپ نے ثبوت کے بعد غلام پر حد جاری فرمائی جبکہ لوٹڑی کو بری کر دیا کیونکہ اس سے زبردستی کی گئی تھی۔ (بخاری شریف)

حضرت نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے دور کا ایک واقعہ ہے کہ ایک عورت نماز کے لیے گھر سے نکلیں راستہ میں ان کی ملاقات ایک مرد سے ہو گئی۔ مرد نے اس خاتون کو پکڑ لیا اور زبردستی ان کے ساتھ بدکاری کی۔ یہ عورت چیختی چلائی تو لوگ دوڑے اور اس شخص کو پکڑ

لیا اور دونوں کو حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں پیش کیا اس شخص نے اپنے جرم کا اقرار کر لیا۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے عورت سے فرمایا، کہ تم جاؤ اللہ تعالیٰ نے تمہیں بخش دیا۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بدکار کے لیے رجم کا فیصلہ صادر فرمایا۔

(جمع الفوائد جلد اول)

### سب سے بڑا گناہ:

حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے متفق ہے وہ کہتے ہیں میں نے عرض کیا، اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! کون سا گناہ اللہ نکے نزدیک سب سے بڑا ہے؟ آپ نے فرمایا، یہ کہ تم اللہ کے ساتھ کسی کو شریک ٹھہراؤ جبکہ اسی نے تمہیں پیدا کیا۔ میں نے عرض کیا، پھر کون سا؟ فرمایا یہ کہ تم اپنی اولاد کو اس ذر سے مارڈا لو کوہ تھہارے ساتھ کھائے گی۔ میں نے عرض کیا پھر کون سا؟ فرمایا یہ کہ اپنے پڑوں کی بیوی سے زنا کرو۔ (بخاری، مسلم)

### شادی شدہ بدکار کے لیے سخت ترین سزا:

ایک حدیث پاک میں آتا ہے کہ کسی مسلمان آدمی کا خون حلال نہیں جو یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سو اکوئی معبدوں نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں۔ البتہ تین آدمیوں کا خون حلال ہے شادی شدہ ہو کر زنا کرنے والا۔ وہ جس نے کسی کو جان سے مارڈا لا اور وہ جس نے اپنے دین کو ترک کیا اور جماعت سے علیحدہ ہو گیا۔ (بخاری، مسلم)

خاندانی فطرت اور اس کے وجود کی حفاظت کے لیے شادی شدہ ہو کر زنا کرنے والے کے خلاف اسلام نے سزا کا بے حد سخت رویہ اپنایا ہے اور اس شخص کے بارے میں جو سزا اسلامی شریعت میں وارد ہے بعینہ یہی سزا تورات میں بھی مذکور ہے۔ تو دشمنان اسلام کے پیٹ میں کیوں درد اٹھتا ہے؟ جس کی وجہ سے وہ اسلام پر سنگدلی اور بے رحی کا الزام لگاتے ہیں مشہور ادیب مصطفیٰ صادق رافعی سے شادی شدہ ہو کر زنا کرنے والے مردوں عورتوں کی سزا اور اس کی حکمت کی بابت پوچھا گیا۔ آپ نے اپنی کتاب ”وہی القلم“ میں اس کا جواب دیتے ہوئے لکھا:

یہ سزا اس لیے موزوں اور مناسب ہے کہ اس جرم نے پورے گھرانے اور اس کی دیوار کو منہدم کیا، لہذا دیوار کے انہیں پھر وہ سے اس کی اتنی بیانی کرنی ضروری ہے، جس سے اس کی موت واقع ہو جائے۔ پھر آخر شادی کے بعد اسے اس زنا کی کیا پڑی تھی؟ کیا اس کے لیے کوئی عذر یا وجہ جواز ہے؟ مرد و عورت دونوں نے پوری آزادی اور خود مختاری سے ایک دوسرے کو پسند کیا تھا اور یہ آزادی اور خود مختاری اسلام کا وہ عطیہ ہے جو حق پوچھنے تو انگلینڈ کے بادشاہ کو بھی حاصل نہیں ہے۔ چنانچہ تاریخ شاہد ہے کہ شاہ انگلینڈ نے جب یہ دیکھا کہ اسے یہ آزادی بھی حاصل نہیں ہے تو اس نے تخت و تاج کو ٹوکر کرماری اور اس سے دستبردار ہو کر کنارہ کش ہو گیا۔ علاوه ازیں شادی کے بعد آپس کی بےاتفاقی یا تاچاقی پر، یا زندگی کا بہتر طریقہ سے نجماونہ ہونے پر انہیں یہ اختیار بھی حاصل ہے کہ شوہر برہا راست کسی کو درمیان میں ڈالے بغیر علیحدگی اختیار کر لے، یا عورت چاہے تو قاضی یا پچایت کو درمیان میں ڈال کر شوہر سے الگ ہو سکتی ہے۔

ظاہر ہے، یہ کیفیت جو اسلام کے اندر پائی جاتی ہے، یا اس کے مماثل صورت اسلام کے علاوہ دوسرے کسی دین یا مذہب میں کہیں نہیں پائی جاتی۔ ان مذاہب میں تو طلاق دینا حرام کیا گیا ہے۔ جیسے یہ حرام ہے کہ آدمی کسی طلاق دی ہوئی عورت سے نکاح کرے، یا اپنی مطلقہ بیوی سے نکاح کرے۔

آج جن اوراق کے مجموعہ کو انجیل متی 5/32 کہا جاتا ہے اس میں لکھا ہوا ہے: ”جس نے طلاق یافتہ عورت سے نکاح کیا، وہ زنا کرے گا۔“

انجیل مرس 10/11، 12 میں ہے ”جس نے بیوی کو طلاق دی اور دوسرا نی خاتون سے نکاح کیا وہ اس سے زنا کرے گا۔ جو عورت اپنے شوہر سے طلاق پائے اور کسی اور سے نکاح کرے، وہ بھی زنا کی مرتكب ہوگی۔“

ان حالات میں میاں یا بیوی شادی کے بعد زنا نہ کریں، یا اپنے رفیق سفر کے ساتھ خیانت کے مرتكب نہ ہوں۔ اس کی معقول ترین وجہ اس کے سوا کچھ نہیں کہ زمین میں

## اسلامی دولہا

فیاد برپا نہ ہونے ہی بگاڑ کی صورتیں پیدا ہوں۔  
یہ وہ وجوہات تھیں جن کی بنا پر اسلام نے سنگار کرنے کی سزا کو نافرما یا۔ پھر اس سزا کا غافل اس وقت ہوتا ہے جب عام طور پر زانی اس کا از خود اقرار کرتا ہے۔ ورنہ اس کا غافل نہیں ہوتا۔ کیونکہ اس کی شرعاً ظاہر پیچیدہ ہیں۔

### جہنم کا عذاب:

حضرت سرہ بن جندب رضی اللہ عنہ کہتے ہیں۔ ایک دن صبح کو (نماز کے بعد) پیغمبر علیہ السلام نے ہم سے فرمایا۔ آج کی رات میرے پاس دو آنے والے آئے اور انہوں نے مجھے جگا کر کہا، چلتے! میں اللہ کر ان کے ساتھ ہو لیا۔ پھر ہم ایک تنور پر آئے، اس تنور میں ایک شور برپا تھا اور آوازیں بلند ہو رہی تھیں۔ ہم نے اس میں جماں کر دیکھا، تو بہت سے مرد اور عورتیں نگکے دکھائی دیئے، جن کو نیچے سے آگ کی لپٹ لگتی تھی تو یہ لوگ جیختے لگتے تھے۔ اس حدیث کے آخر میں ہے کہ وہ مرد اور عورتیں جو نگکی تھیں اور تنور جیسی ایک چیز کے اندر تھیں، وہ زنا کا مرد اور عورتیں تھیں۔ (بخاری)

یہ حقیقت ہے جس میں ذرہ برا بر شبہ نہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے زنا کا رون کے لیے جہنم کے عذاب کی جس طرح وعید سنائی، اس کے نتیجے میں قرون اولیٰ کے مسلمانوں کو اتنا خوف دامن گیر ہوتا ہے کہ اگر سوء اتفاق سے کسی پر خواہش کا غلبہ ہوتا اور شہوت کے ہاتھوں کوئی مغلوب ہو کر فعل بد کر بیٹھتا، تو حاکم وقت یا قاضی کے سامنے اس کا اقرار کرنے میں اسے ذرہ برا بر پس و پیش نہیں ہوتا تھا کیونکہ انہیں یقین تھا کہ اسی صورت میں جہنم کے عذاب سے نجات ممکن ہے اور خالص سچی توبہ کی اس کے علاوہ اور کوئی صورت نہیں ہے۔

————— ♦ ♦ ♦ —————

ترجمہ: ”اے پیغمبر! فرمادیجھے آدمیں تم کو پڑھ کر سناؤں کہ تمہارے پروار دگار نے تم پر کیا حرام کیا ہے، اللہ تعالیٰ کا کسی کوششیک نہ بنا۔ اور والدین کے ساتھ نیک سلوک کرنا اور مفلسی کے ذر سے اپنے بچوں کو نہ مارڈا۔ وہ تم کو اور ان کو دونوں کو روزی دیتے ہیں۔“  
(الانعام)

ان آیات مبارکہ سے بخوبی طور پر معلوم ہو جاتا ہے کہ اولاد تھوڑی ہو یا زیادہ اللہ تعالیٰ کی نعمت ہوتی ہے اللہ تعالیٰ ہی اس کے اور ہم سب کے روزی کے اسباب پیدا فرماتا ہے وہی ہر ایک کارروزی رسان ہے اس لیے اس ذر سے اپنی اولاد کو پیدائش سے پہلے ہی مارڈا۔ لانا کہ وہ ہمارے رزق میں سے کھائے گی بہت بڑا گناہ ہے اور اس کی سخت وعید ہے۔

آج کل حمل کرو کنے کے لیے جو چیز کھلے عام چل رہی ہے اور آج ۸۰ فیصد لوگ اس میں بنتا ہیں، یہ انتہائی غیر انسانی طریقہ ہے، ایسا کرنے والا نہ جس کا بندہ ہے نہ انسان بلکہ شیطان کا چیلا ہے، بچ کی پیدائش ایک قدرتی عمل ہے، اس قدرتی عمل میں اس ناپاک نطفے سے بننے ہوئے انسان کا دخل سراسر با غایبیہ عمل ہے، جو بندگی کے بالکل خلاف ہے، اس قدرتی معاملے کو اگر کسی نے کنٹرول کرنے کی کوشش کی تو حساب روز الہی عذاب کو نٹرول کرنا اس کے لیے ناممکن ہو جائے گا، اگر کسی نے یہاں اپنے کو خدا کی نافرمانی سے کنٹرول کر لیا تو عدالت خداوندی میں اس کے لیے کامیابی ممکن ہو جائے گی۔

آج کے ماڑن دور کا وہ ہوں پرورڈا کمزوج پیسے کے لائچ میں یہ کام کرتا ہے، وہ شوہر جو اولاد کو بھجو ہے اور وہاں سمجھ کر نسل انسانی کو بند کرنے والی تدبیروں پر عمل کرتا ہے، اور وہ خاتون جو خاموشی اور خوشی سے اس کام کے لیے خود کو پیش کرتی ہے، صرف شریعت کی نہیں بلکہ انسانیت کی بھی دشمن ہے۔

یاد رہے کہ بچ کی پیدائش انسان کی مرضی پر نہیں بلکہ مالک کائنات خدا تعالیٰ کی مرضی پر موقوف ہے، وہ مالک و مختار ہے، جس کو چاہے دے اور جسے چاہے محروم کرے، جدید سائنسی ترقی و ایجادات اور سہولت کے نام پر انسان کو عقل و شعور اور مادی ہنر و طاقت، خدا کو

## غربت کے خوف سے اپنی اولاد کو ضائع نہ کیجئے

اولاد یقیناً اللہ تعالیٰ کی نعمت ہے مگر افسوس کہ انسانوں میں بعض لوگ ایسے بھی ہیں جو اولاد کی نعمت کو حاصل نہیں کرنا چاہتے اور اس کے لیے نئے حربوں سے کام لیتے ہیں خاندانی منصوبہ بندی کا سہارا لیتے ہیں اولاد کو پیدا ہونے سے پہلے ہی ضائع کر دینے کے درپے ہوتے ہیں۔ ایسے لوگ عذاب الہی کو دعوت دیتے ہیں۔ بعض ناعاقبت اندیش لوگ اس کا یہ جواز پیش کرتے ہیں کہ کم بچے خوشحال گھرانہ۔ حالانکہ خوشحالی اور بدحالی تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتی ہے وہ ایک کارروزی رسان ہے ہر ایک سے اس نے روزی کا وعدہ کر رکھا ہے جو اس دنیا میں آتا ہے وہ اپنا رزق ساتھ لے کر آتا ہے اس کا رزق جہاں پر بھی ہو گا اسے پہنچ کر رہے گا اور کوئی انسان اپنا رزق ختم کیے بغیر دنیا سے نہیں جائے گا۔ انسان کا اس ذر سے اپنی اولاد کو پیدائش سے پہلے ہی ضائع کر دینا کہ اگر یہ دنیا میں آگیا تو اس کی روزی کا سامان اسے کرنا پڑے گا نہایت بے دوقنی اور نا سمجھی ہے۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

ترجمہ: ”اور اپنی اولاد کو فرقہ فاتحے کے ذر سے قتل نہ کرو ہم ان کو بھی رزق دیں گے اور ہم ہی تمہیں بھی رزق دے رہے ہیں بے شک اولاد کا قتل کرنا بہت بڑا گناہ ہے۔“

(بنی اسرائیل)

ایک اور مقام پر ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے:

ترجمہ: ”وہ لوگ بڑے ہی خسارے میں ہیں جنہوں نے اپنی اولاد کو نا سمجھی میں اپنی حماقت سے موت کے گھاٹ اتار دیا۔“  
(الانعام)

قرآن حکیم ہی میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

بچانے کے لیے دی ہے نہ کہ خدا سے دشمنی اور خدا تعالیٰ کے مقابلہ کے لیے۔  
مسئلہ واضح ہو کہ کوئی ایسی صورت اختیار کرنا اسلام میں جائز نہیں جس سے حمل قرار نہ پائے،  
جیسے کہ آج کل دنیا میں ضبط تولید کے نام سے اس کی سیکڑوں صورتیں راجح ہو گئیں ہیں، یہ  
بھی خفیہ طور پر بچہ کو زندہ درگور کر دینے کے حکم میں ہے اور اس کی بڑی سختی سزا ہوگی۔

(حوالہ تفسیر مظہری جلد ۱۲ ص ۳۰۳ تفسیر معارف القرآن جلد ۸ ص ۲۸۲)

۱۹ اویں صدی کے آغاز میں برطانوی ماہر معاشیات لٹھس نے یہ نظریہ پیش کیا  
تھا کہ غربت کے خوف سے حمل اور پیدائش کی شرح کو تنروں کرنا ضروری ہے افسوس کہ بعض  
مسلمانوں نے بھی اس کے اس نظریہ کی تائید میں اس کے نظریے کو پروان چڑھانا شروع کر  
رکھا ہے جبکہ قرآن حکیم جو کہ تمام انسانوں کے لیے ایک کتاب ہدایت ہے اس کتاب میں  
نے صدیوں پہلے اس نظریے کو رد کر دیا ہوا ہے کہ:  
“غربت کے خوف سے اپنی اولاد کو قتل نہ کرو۔”

آج ہم تمام قرآنی احکامات کو فرماؤش کر چکے ہیں حالانکہ یہ کتاب عظیم ہمارے  
لیے ہر معاملے میں ایک بار اپنی بیٹی کے یہاں آسکتے ہیں شوہر منع نہیں کر سکتا  
ہاں اگر رات میں وہاں رہنا چاہیں تو شوہر منع کر سکتا ہے اور والدین کے علاوہ اور حاضر میں  
بھر سمجھتا ہے آج معاشرے میں جہاں بھی کوئی خرابی و کھاتی دیتی ہے تحقیق سے یہ بات ثابت  
ہوتی ہے کہ وہ قرآن و سنت سے روگردانی اور اس کے کسی حکم کی خلاف ورزی کا نتیجہ  
ہوتی ہے۔ اولاد کا پیدا ہونا یا نہ ہونا سوائے اللہ تعالیٰ کے کسی کے اختیار میں نہیں اس لیے  
ایک مثالی اور مسلمان خاوند کو چاہیے کہ وہ کسی بھی وجہ کی بنا پر کبھی یہ کوشش نہ کرے کہ اپنی  
اولاد کو قبل از پیدائش ہی ختم کر دینے کے درپے ہو جائے ہر معاملے میں قرآن و سنت سے  
رہنمائی حاصل کرے اور زندگی کی تمام تر خوشیوں کو سمیتار ہے۔

## اپنی بیوی کو قیدی نہ بخھو

شوہر کو چاہیے کہ اپنی بیوی کو گھر کی چار دیواری کے اندر قید کر کے نہ کئے بلکہ بھی  
کبھی والدین اور رشتہ داروں کے یہاں آنے جانے کی اجازت دیتا رہے اور اس کی سہیلیوں  
اور رشتہ داری والی عورتوں اور پڑوسنوں سے بھی ملنے بننے پر پابندی نہ لگائے بشرطیہ ان  
عورتوں کے میل جوں سے کسی فتنہ و فساد کا اندر یہ شرعاً ہو، اور اگر ان عورتوں کے میل ملاپ سے  
بیوی کے بد چلن ہو جانے کا خطرہ ہو تو ان عورتوں سے میل جوں پر پابندی لگا دینا ضروری  
ہے اور یہ شوہر کا حق ہے۔

مسئلہ: عورت کے والدین ہفتہ میں ایک بار اپنی بیٹی کے یہاں آسکتے ہیں شوہر منع نہیں کر سکتا  
ہاں اگر رات میں وہاں رہنا چاہیں تو شوہر منع کر سکتا ہے اور والدین کے علاوہ اور حاضر میں  
بھر میں ایک مرتبہ آسکتے ہیں یوں ہی عورت اپنے والدین کے یہاں ہر ہفتہ میں ایک بار اور  
دوسرے حاضر کے یہاں سال میں ایک بار جا سکتی ہے مگر رات میں شوہر کی بلا اجازت وہاں  
نہیں رہ سکتی دن ہی دن میں واپس آئے اور والدین اور حاضر فقط دیکھنا چاہیں تو اس سے کسی  
وقت منع نہیں کر سکتا ہاں غیروں کے یہاں جانے یا ان کی عبادت کرنے یا شادی وغیرہ کی  
تقریبات میں شرکت سے منع کر سکتا ہے۔  
(درختار و بہار)

## خاوند ہر وقت اپنی بیوی پر غصہ نہ کیا کرے

بعض مردوں کی یہ عادت ہوتی ہے کہ وہ جیسے ہی گھر میں داخل ہوتے ہیں گھر کے افراد پر اس طرح بنا وجہ اپنا غصہ کالتا شروع ہوتے ہیں کہ ان کے اس رویے کی وجہ سے بیوی اور بچے بے چارے ہم کر رہ جاتے ہیں۔ گھر سے باہر توہہ بالکل نارمل ہوتے ہیں ان کے کسی رویے سے تھی اور غصہ کی کیفیت محوس نہیں ہوتی مگر گھر کے اندر ان کا روایہ ٹھیک نہیں ہوتا اور گھر کے اندر داخل ہوتے ہی اس میں تبدیلی واقع ہو جاتی ہے۔ بیوی کو اپنی شریک حیات سمجھ کر اس سے پیار و محبت کے ساتھ بات کرنے میں اپنا ہی فائدہ ہوتا ہے کہ بیوی ہی پیار کا جواب پیار سے ہی دے گی وہ خاوند کو حقیقی معنوں میں اپنا حیوان ساختی، ہمدرد اور محبت کرنے والا شہر جانے گی۔ جو حضرات ہر وقت غصہ کی حالت میں اپنی بیوی کے ساتھ پیش آتے ہیں وہ جان بوجہ کر اپنی گھر یلو زندگی کو تلنخ کرنے کے درپے ہوتے ہیں بیوی ان سے کوئی بھی اپنی دل کی بات کھل کر نہیں کرتی کہ مبادا کہیں خاوند صاحب غصہ ہی نہ جھاڑنا شروع کر دیں۔ بہت سی ایسی باتیں جو خاوند کے علم میں لانا ضروری ہوتی ہیں محض خاوند کی غسلی طبیعت کے باعث اس کے علم میں نہیں لائی جاتیں جن کا بعض اوقات بعد میں بہت نقصان ہوتا ہے اس کی ذمہ داری سراسرا یے خاوند پر ہے جن کے اندر غصہ کوٹ کر بھرا ہوتا ہے۔

حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا فرمان ہے کہ غصہ نہ کیا کرو اس ضمن میں ایک حدیث پاک میں آتا ہے کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے ایک شخص نے سید نارسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے عرض کیا کہ مجھے کوئی نصیحت فرمائیے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے

تعالیٰ علیہ وسلم نے اس سے فرمایا کہ غصہ نہ کیا کرو۔ اس شخص نے بار بار کہا کہ مجھے نصیحت فرمائیے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ہر بار یہی فرمایا کہ غصہ نہ کیا کرو۔ (بخاری شریف)

### ایمان کی بر بادی کا باعث:

غصہ ایمان کو بر باد کرنے کا باعث ہے اسی لیے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے بار بار یہ ارشاد فرمایا ہے کہ غصہ نہ کیا کرو۔ اس ضمن میں حضرت بن حکیم اپنے والدے اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ سید نارسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

”غصہ ایمان کو ایسا بر باد کرتا ہے جس طرح الجواہد کو خراب کر دیتا ہے۔“ (بیہقی)

### غضہ پر قابو پانا سمجھئے:

جس خاوند کی طبیعت میں بہت زیادہ غصہ ہو اسے چاہیے کہ وہ اپنے غصے اور تنفس کو کم کرنے کی کوشش کرے کیونکہ غصے کا کوئی فائدہ نہیں ہوتا بلکہ اس سے نقصان پہنچنے کا خطرہ ضرور موجود رہتا ہے لہذا کوشش کرنی چاہیے کہ بیوی کے ساتھ زیوری اور پیار سے ٹھنڈگی کی جائے انشاء اللہ تعالیٰ اسے اس کا فائدہ حاصل ہو گا خوش اخلاق آدمی کو ہر کوئی پسند کرتا ہے جو کوئی اپنے غصے پر قابو پانا سمجھ جاتا ہے وہ بہت سی پریشانیوں اور مصیبتوں سے محفوظ ہو جاتا ہے غصے پر قابو پانے کی طریقے ہیں جو کہ احادیث مبارکہ میں بیان کیے گئے ہیں چنانچہ اسی حوالے سے ایک حدیث پاک میں آتا ہے۔ حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ عصر کی نماز کے بعد حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے کھڑے ہو کر صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کو نصیحتیں فرمائیں جن میں سے ایک یہ تھی۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:

”آدم کے بیٹے کی طبقوں میں پیدا کیے گئے ہیں ان میں کوئی ایسا ہے جس کو دیرے غصہ آتا ہے اور جلد دور ہو جاتا ہے اور کسی کو غصہ بھی جلد آتا ہے اور ذور بھی بدل ہو جاتا ہے تو ان دونوں میں ایک کی دوسری بات سے اصلاح ہو جاتی ہے اور کوئی ایسا ہے کہ

غصہ پر قابو یانا ہی بہادری ہے:

غصہ پر قابو پانابری ہمت اور بہادری کا کام ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، بہادر وہ نہیں جو پبلوان ہو اور دوسرے کو پچھاڑ دے بلکہ بہادر وہ شخص ہے جو غصے کے وقت اپنے آپ کو قابو میں رکھے۔ (بخاری۔ مسلم)

غصہ شیطانی اثر ہے:

حضرت عطیہ بن عروہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

”غصہ شیطانی اثر کا نتیجہ ہے اور شیطان آگ سے بیبا کیا گیا اور آگ صرف پانی سے بھتی ہے تو جس کو غصہ آئے اسے چاہیے کہ وضو کرے۔“ (ابوداؤد)  
غصہ ختم کرنے کی تدبیر:

حضرت ابوذر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

”جب تم میں سے کسی کو کھڑے ہونے کی حالت میں غصہ آئے تو بیٹھ جائے اس تدبیر سے غصہ ختم ہو گیا تو مُحیک ورنہ لیٹ جائے۔“ (مشکوٰۃ شریف)

مومنانہ اخلاق کی باتیں:

حضرت فرمائی ہے کہ یہ مومنانہ اخلاق میں سے ہیں ان میں ایک حدیث مبارکہ میں تین باتوں کی تصحیح فرمائی ہے کہ یہ مومنانہ اخلاق میں سے ہیں ان میں ایک غصہ پر قابو پانی بھی ہے چنانچہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:

”تین چیزیں مومنانہ اخلاق میں سے ہیں ایک یہ کہ جب کسی شخص کو غصہ آئے

اس کو غصہ جلد آتا ہے اور بہت دیر سے دور ہوتا ہے توہاں، ان سب میں اچھا وہ ہے جس کو دیر سے غصہ آئے اور جلد دور ہو جائے اور ان میں سب سے براوہ ہے جو جلد غصہ میں آ جاتا ہو اور بہت دیر سے اس کا غصہ دور ہوتا ہو۔ ہاں غصہ ابن آدم کے دل کی ایک چنگاری ہے دیکھتے نہیں کہ اس کی آنکھیں سرخ اور اس کی ریگیں پھول جاتی ہیں تو جس کو غصہ آئے اسے چاہیے کہ وہ زمین سے لگ جائے (یعنی لیٹ جائے)۔“ (ترمذی شریف)

غصہ ختم کرنے والا کلمہ:

کتاب ہذا میں غصہ کے حوالے سے اس لیے بیان کیا ہے کہ غصہ کی بدولت اکثر گھر ابڑ جاتے ہیں گھروں کی بربادی کا باعث بنے والا غصہ ایسا اثر دکھاتا ہے کہ منشوں میں ہی سب کچھ ختم کر دیتا ہے غصہ ہی کی وجہ سے بعض اوقات نوبت طلاق تک پہنچ جاتی ہے غصہ ہی کے باعث میاں بیوی کے مابین بھگڑے ہوتے ہیں مارکٹائی کی بنیادی وجہ بھی غصہ ہی ہے غرضیکہ میاں بیوی کے مابین ناچاقی غصہ کے باعث ہی پیدا ہوتی ہے لہذا ضروری تھا کہ غصہ کے موضوع پر بھی چند صفات کتاب ہذا میں شامل کیے جاتے تاکہ جوشو ہر بغیر سوچ سمجھے باوجہ غصے میں آ کر اپنا ہنسنا بتا گھر بر باد کر کے رکھ دیتے ہیں وہ ان چند صفات کے مطالعے سے شاید اپنی تفصیلی طبیعت کو کثرول کرنے میں کامیاب ہو جائیں۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے غصہ پر قابو پانے کے لیے بہت سے طریقے ارشاد فرمائے ہیں چنانچہ ایک حدیث پاک میں آتا ہے کہ ایک مرتبہ کاذکر ہے سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی مجلس پاک میں دواشخاص کے مابین تختی پیدا ہو گئی ان میں سے ایک شخص کو اس قدر غصہ آیا کہ چہرہ غصہ سے سرخ ہو گیا اور ریگیں پھول گئیں تو حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے نگاہ مبارک اٹھا کر دیکھا اور ارشاد فرمایا، میں ایک ایسا کلمہ جانتا ہوں اگر وہ اس کو کہہ لے تو اس کا غصہ جاتا رہے اور وہ یہ ہے: اعوذ بالله من الشیطون الرجیم۔ (بخاری شریف)

تو اس کا غصہ اس سے ناجائز کام نہ کرائے دوسری یہ کہ جب وہ خوش ہو تو اس کی خوشی اسے حق کے دائرے سے باہر نہ نکالے اور تیسری بات یہ کہ طاقت رکھنے کے باوجود دوسرے کی چیز نہ تھیا ہے جس کے لینے کا اسے حق نہیں ہے۔  
(مشکوٰۃ شریف)

#### غضہ پر قابویانے کا اجر:

غضہ پر قابو پانے سے اللہ تعالیٰ بہت زیادہ اجر عطا فرماتا ہے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا اس بارے میں ایک فرمان اس حدیث مبارکہ میں ملتا ہے جو کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا: ”جو اپنی زبان کی خفاخت کر کے گا اللہ تعالیٰ اس کے عیب پر پردہ ڈالے گا اور جو اپنے غصہ پر قابو پائے گا اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس سے عذاب کو ہٹانے گا اور جو اللہ تعالیٰ سے معافی مانگے گا اللہ تعالیٰ اسے معاف کر دے گا۔“  
(مشکوٰۃ شریف)

#### غضہ ضبط کرنے کا انعام:

حضرت معاذ بن انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:

”جو شخص غصہ نکالنے پر قدرت رکھنے کے باوجود اسے ضبط کر لے تو قیامت کے دن اللہ تعالیٰ تمام مخلوق کے سامنے بلا کرا سے اختیار دے گا کہ مولیٰ آنکھوں والی جس حور کو چاہے پسند کر لے۔“  
(ترمذی شریف)

#### حضرت ابوالذر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی اپنی بیوی کو نصیحت:

ایک مرتبہ حضرت ابوالذر رضی اللہ عنہ نے اپنی اہلیہ سے فرمایا۔ مجھے غصہ میں دیکھو تو میرے غصہ کو کرنے اور مجھے راضی کرنے کی کوشش کرنا۔ جب میں تمہیں غصہ میں دیکھوں گا تو تمہارا غصہ کم کرنے اور تمہیں راضی کرنے کی کوشش کروں گا۔

خُذْ الْعَفْوَ مِنِي تَسْتَدِينِي مَوَّذِنِي  
وَلَا تَنْطِقُ فِي سَوْرَتِي حِينَ أَغْضِب  
مجھے معاف کرنا۔ اس سے میری تم سے محبت تادر برقرار رہے گی۔ غصہ میں بھرے ہونے کی حالت میں مجھ سے کچھ نہ کہنا۔  
**وَلَا تَنْقُرِينِي نَقْرَكَ الدُّلُّ مَرَةً**  
**فَإِنَّكَ لَا تَذَرِينَ كَيْفَ الْمُغَبَّ**  
جس طرح دف پر تھا پڑتے ہیں ایسے مجھے نہ کہنے دینا۔ کیونکہ تمہاری بیٹھ چیچے مجھ پر کیا گزرتی ہے تم نہیں جانتیں۔  
**وَلَا تَكْثُرِي الشَّكُونِ فَتُدْهَبُ بِالْقُوَّةِ**  
**وَيَأْبَاكَ قَلْبِي وَالْقُلُوبُ تُقْلَبُ**  
ہرگز ٹکوہ شکایت نہ کرنا، کہ اس سے تو انہی چلی جاتی ہے، دل میں فرث پیدا ہوتی ہے اور دل بڑی جلدی الٹ پلٹ ہو جاتا ہے۔  
**فَإِنِّي رَأَيْتُ الْحُبَّ فِي الْقُلُبِ وَالْأَذْى**  
**إِذَا اجْتَمَعَ الْمُلْبِثُ الْحُبُّ يَذْهَبُ**  
میں نے دیکھا ہے کہ دل میں محبت اور اذیت جب بھی اکٹھے ہوتے ہیں تو محبت فوری رخصت ہو جاتی ہے۔

————— ♦ ♦ ♦ —————

## اسلامی دولہا

225

غلطی کے نتیجہ میں بڑے بڑے المناک و اقدامات ظہور پذیر ہوتے ہیں۔ اس لیے ان سے کلی احتراز کرنا چاہیے۔ جس طرح ایک عورت کو دوسری عورت کی ہیئت جسمانی وغیرہ کے بیان سے روکا گیا ہے اسی طرح مرد کو بھی روکا گیا ہے کہ وہ اپنی بیوی کی پرائیوریٹ باتوں کو کسی کے سامنے بیان نہ کرے اس لیے کہ دوسروں کے جذبات کو برائیختہ نہیں کرنا چاہیے کیونکہ انسانی شہوت کا یہ حال ہے کہ جہاں کہیں اس طرح کی کوئی بات ہوتی ہے فطرتاً اس میں تلاطم کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے اور تھوڑی ہی دیر کے لیے سہی انسانی دماغ کہاں کہاں کے چکر لگانے لگتا ہے اس لیے عقل و شعور کا تقاضا یہ ہے کہ اس طرح کی بے ہودہ باتوں سے پرہیز کیا جائے اور شہوت انگیز باتوں سے مکمل اجتناب اختیار کیا جائے۔



## خاوند اپنی بیوی کی راز والی باتیں دوسروں سے نہ کہے

عورت کا اس کے شوہر پر ایک حق یہ بھی ہے کہ شوہر عورت کے بستر کی راز والی باتوں کو دوسروں کے سامنے نہ بیان کرے بلکہ اس کو راز بنا کر اپنے دل ہی میں رکھے کیونکہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ خدا کے نزدیک بدترین شخص وہ ہے جو اپنی بیوی کے پاس جائے پھر اس کے پردہ کی باتوں کو لوگوں پر ظاہر کرے اور اپنی بیوی کو دوسروں کی نگاہوں میں رسو کرے۔ (مسلم جلد اول ص ۲۶۲)

معلوم ہوا کہ خاوند و بیوی کی آپس میں راز والی باتیں طشت از بام نہیں ہونی چاہئیں اس ضمن میں امام نووی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ تحریر کرتے ہیں کہ اس حدیث پاک سے یہ معلوم ہوا کہ عورت و مرد کے باہمی مlap کا تفصیلی تذکرہ کرنا حرام ہے۔ مثلاً یہ کہ جماع کے باب میں یہ بات باہم پیش آئی اور پھر خاوند اور بیوی کے مابین جو راز کی باتیں ہیں ہیں ان کو بیان کرے۔ حدیث ہے کہ بلا فائدہ جماع کا باہمی تذکرہ بھی کراہیت سے خالی نہیں، امام نووی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ تحریر کرتے ہیں کہ اس حدیث پاک سے یہ معلوم ہوا کہ میاں بیوی کے راز کی باتوں کا ظاہر کرنا جیسے لطف اندازی اور اس کی تفصیل کہ باہم ایسے ایسے ہوا حرام ہے۔ اسی طرح عورت سے متعلق کوئی راز کی بات یا کوئی فعل یا اور کسی ایسی ہی چیز کا اظہار حرام ہے۔ (شرح مسلم جلد اول)

افسر! کہ بعضوں کا یہ حال ہے کہ اپنی بیوی کا حسن بھی لوگوں کے سامنے عیان کرتے ہیں، جس سے ان کے دلوں میں اس کا عشق کروٹیں لیتا ہے۔ لوگ اس کے گرویدہ ہو جاتے ہیں اور پھر میل مlap کے لیے طرح طرح سے ڈورے ڈالتے ہیں۔ اس بھی انک

## بیوی کے ساتھ میانہ روی اختیار کرے

اپنے گھر کے ماحل کو سازگار رکھنے کے لیے خاوند کے لیے لازم ہے کہ وہ اپنی بیوی کے ساتھ میانہ روی کا معاملہ رکھنے کی مناسبت کو مد نظر رکھتے ہوئے سمجھداری کے ساتھ پیش آئے اور حسن سلوک کا مظاہرہ کرے ایسا طرز عمل اختیار کرے کہ بیوی کے ساتھ اس کے تعلقات خوشگوار ہیں اور بیوی اس کی تابع دار ہے لہذا امر دوچاکیے کہ عورت کی غلطیوں پر اصلاح کے لیے روک توک کرتا رہے۔ بھی ختنی اور غصہ کے انداز میں اور کبھی محبت اور پیار اور جنسی خوشی کے ساتھ بھی بات چیت کرے۔ جو مرد ہر وقت غصہ میں منہ بچلائے پہرتے ہیں مساواۓ ڈانٹ پھٹکا اور مار پیٹ کے اپنی بیوی سے بھی بات ہی نہیں کرتے تو ان کی بیویاں شوہروں کی محبت سے مایوس ہو کر ان سے فرط کرنے لگتی ہیں اور جو لوگ ہر وقت بیویوں کا ناز اٹھاتے رہتے ہیں اور بیوی لاکھوں غلطیاں کرے مگر پھر بھی بھیگی بلی کی طرح اس کے سامنے میاں میاں کرتے رہتے ہیں۔ ان لوگوں کی بیویاں گستاخ اور شوخ ہو کر شوہروں کو پنی الگیوں پر نجاتی رہتی ہیں اس لیے شوہروں کو چاہیے کہ حضرت شیخ سعدی علیہ الرحمۃ کے اس قول پر عمل کریں کہ۔

درشتی و نرمی بہم در بہ است چو قاصد کہ جراح و مرہم نہ است  
یعنی ختنی اور نرمی دونوں اپنے اپنے موقع پر بہت اچھی چیز ہیں۔ جیسے فصد کھولنے والا کہ زخم بھی لگاتا ہے اور مرہم بھی رکھ دیتا ہے مطلب یہ ہے کہ شوہر کو چاہیے کہ نہ بہت ہی کڑوا بنے نہ بہت ہی میٹھا۔ بلکہ ختنی اور نرمی موقعہ موقعہ دونوں پر عمل کرتا رہے۔

### اعتدال قائم رکھے:

واضح ہو کہ مزاج و حسن اخلاق اور عورتوں کی خواہشات کے اتباع میں اس حد تک

آگے نہ بڑھ جائے کہ الہیہ کے اخلاق متاثر ہوں، اور اس کی عظمت دل سے نکل جائے، یہ حسن معاشرت کے لیے بہت زیادہ ضروری ہے، بلکہ ان امور میں اعتدال ضروری ہے، اس طرح کہ جب بھی کوئی غیر شرعی حرکت دیکھے تو ناراضی ہو جائے، ورنہ مکرات پر اعانت کا دروازہ مکمل جائے گا۔ شوہر کے فرانچ میں یہ بھی شامل ہے کہ عورت کے مقابل مان باپ کی زیادہ عزت کرے، اور ان کی عظمت و دقت دل میں رکھے بالکل الہیہ کا غلام نہ بن جائے، جس کا شکار آج کل کے اکثر مسلمان ہیں آخرت کی کامیابی و عذاب الہی سے بخات کے لیے اس غلط حرکت ہے اجتناب کرنا واجب ہے۔

ایک حدیث پاک میں آتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "تعس عبد الدینار و عبد الزوجة" یعنی دولت کے اور عورت کے غلام کے لیے سب سے زیادہ ہلاکت ہے۔ (بخاری و احياء جلد ۲ ص ۱۱۱)

حضرت صن بصریؓ ارشاد فرماتے ہیں، کہ جو شخص اپنی بیوی کا اس قدر مطبع ہو کر اس کے چشم واپس کے اشاروں کا منتظر ہے تو اللہ اسے دوزخ میں وندھا گرادیں گے۔  
(ایحاء جلد ۲ ص ۱۱۱)

یہ عید بالخصوص ان لوگوں کے لیے ہے جو لوگ عورتوں سے دل لگی میں اپنا تابع وقت ضائع کر دیتے ہیں صبح سے شام اور شام سے صبح ہو جاتی ہے لیکن انہیں آخرت کی تیاری کے لیے فرستہ ہی نہیں ملتی، تمام اوقات عورتوں کی غلامی میں کٹ جاتے ہیں، جیسا کہ آج کل کے کچھ گندم نما جو فروش مسلمانوں کا حال ہے ایسے ہی لوگوں کے متعلق حضرت ابراہیم اہن اور ہم فرمایا کرتے تھے، کہ جو لوگ بیویوں کے گھنے سے لگ کر بیٹھے رہنے والے ہیں ان سے کسی خیر کی توقع نہ رکھو۔ (بحوالہ احیاء جلد ۲ ص ۸۲)

حضرت امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں، کہ مرد کا حق یہ تھا کہ اس کی اتباع کی جائے نہ یہ کہ وہ عورت کا تابع بنے، جو عورت کا تابع بنے وہ مرد نہیں بلکہ مریض ہے، اور اللہ تعالیٰ نے مردوں کو عورتوں پر حاکم کیا ہے نہ کہ غلام۔ (بحوالہ احیاء العلوم۔ جلد ۲ ص ۱۱۱)

رو سے بعض ایسکی ذمہ داریاں ہیں جن کی ادائیگی کرنا عورت کے لیے لازم نہیں ہے لیکن پھر بھی نیک یوں و فاشواری، سلیقہ مندی، خاوند اور اپنے گھر سے محبت کے تقاضوں کو مجھاتے ہوئے ان کا ماموں کو کرنا بھی اپنا فرض جانتی ہے۔

اپنی یوں کو چند تعریفی جملے کہہ دینے سے خاوند کی شان میں کوئی فرق نہیں پڑتا یاد رکھئے جو خاوند اپنی یوں کی گا ہے بگا ہے تعریف نہیں کرتا اسے یہ بھی حق نہیں کہ وہ معنوی معمولی باتوں پر یوں سے بدسلوکی کرے اور فخش گوئی سے کام لے اگر کھانے میں نمک کمیا زیادہ ہے یا اس کے خیال میں کھانا اچھا نہیں بنا تو اس بات کو لڑائی کا جواز بنا کر یوں سے بد کلامی اور گالی گلوچ سے پیش آئے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے کسی کے ساتھ بھی گالی گلوچ کرنے اور فخش گوئی کرنے کی سختی سے ممانعت فرمائی ہے فخش گوئی کی نہ مت و ممانعت کے ضمن میں ایک حدیث پاک میں آتا ہے۔

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے یہاں فرمایا ایک مرتبہ چند یہودیوں نے حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضری کی اجازت چاہی، اور اس موقع پر (دبی زبان میں انہوں) نے کہا اسلام علیکم یعنی السلام کے بجائے اسمام کہہ دیا، سلام سلامی کو اور سام موت کو کہتے ہیں، انہوں نے بدوعادینے کی نیت سے یہ سمجھ کر ایسا کہا کہ سننے والوں کی سمجھ میں نہ آئے گا، حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے سن لیا اور فوراً جواب دیا اور فرمایا بل علیکم السلام و اللعنة بلکہ تم پر موت ہو اور لعنت ہو۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اے عائش! بے شک اللہ رحیم ہے، ہر کام میں نری کو پسند فرماتا ہے۔ تم کو اس طرح جواب نہیں دینا چاہیے تھا، حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے عرض کیا کہ آپ نے نہیں سن، انہوں نے کیا کہا؟ آپ نے فرمایا میں نے اس کو جواب میں علیکم کہہ دیا (یعنی ان کو موت کی بدوعاد نے دی، پس میری بدوعاد ان کے حق میں قبول ہوگی، اور میرے حق میں ان کی بدوعاد قبول نہ ہوگی)

صحیح مسلم کی ایک روایت میں یوں ہے کہ اس موقع پر آپ نے حضرت عائشہ

## بیوی کی تعریف کرنے کی عادت بھی ڈالیئے

بیوی کی کسی بات پر خوشی و مسرت حاصل ہو جائے تو اس کی تعریف کرنے میں ہر گز مبالغہ نہ کجئے آپ کی موقع کے مطابق ہر وقت تعریف کرنے سے بیوی کے دل میں آپ کی محبت کا مزید اضافہ ہو جائے گا اور وہ خوش ہو جائے گی کہ اس کا خاوند بھی اس کے ساتھ محبت کرتا ہے تعریف کر دینے سے دو دلوں کے مابین خوب محبت و انس برداشت ہے۔ یاد رکھئے بیوی آپ کی شریک حیات ہے آپ کے گھر کی نگہبان اور مالکہ ہے اس کو اپنی لذامہ یا گھر کی خدمت گارنے سمجھئے اس کی خوبیوں کی تقدیر سمجھ جو مرد اپنی بیوی کی خانداری کے حوالے سے خوبیوں کی قدر کرتے ہیں اور گا ہے بگا ہے بیوی کے ساتھ اس کا اظہار اس کی تعریف کرتے ہیں ان مردوں کی بیویاں اپنی خوبیوں میں مزید لکھا رپیدا کرنے کی کوشش کرتی ہیں تا کہ خاوند کے دل میں مزید محبت و تقدیر پیدا ہو۔

بیوی اپنے خاوند کی طرف سے پیار و محبت کی خواہاں ہوتی ہے اگر کسی وقت خاوند اس کی تعریف کر دے تو وہ خوشی سے بچو لے نہیں سماٹی۔ بیوی کی تعریف کرنے کے بہت سے موقع ہوتے ہیں مگر بعض ان موقع سے قطعی طور پر کوئی فائدہ نہیں اٹھاتے اکثر بیویوں کو ویکھا گیا ہے کہ وہ اپنے خاوندوں سے اس بات کی شاکی ہی رہتی ہیں کہ ان کے خاوندان کی کسی بات پر بھی تعریف اور حوصلہ افزائی نہیں کرتے۔ بیوی اپنے طرز عمل سے اپنے خاوند کو نکتائی خوش رکھ کر ماحول کو لکھتا ہی خشگوار رکھنے خانداری کے معاملات کو لکھتے ہی احسن طریقے سے بھائے بعض مردوں کو ان کی ان خوبیوں کی ذرا بھر پرواہ نہیں ہوتی وہ یہ سمجھتے ہیں کہ ایسا کرنا ہر بیوی کا فرض اور حق ہے حالانکہ اگر دیکھا جائے تو شریعت مطہرہ کی

سے فرمایا کہ تو فخش گومت بن، کیونکہ اللہ تعالیٰ فخش کو اور فخش اختیار کرنے کو پسند نہیں فرماتا۔ یہودی بڑے شریر تھے، ان کی شرارتیں آج تک کام کر رہی ہیں، حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اللہ کا نبی جانتے تھے اور واضح نشانیوں سے پہچانتے تھے لیکن مانتے نہیں تھے، حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جب مکہ معظلمہ سے ہجرت فرمادیں منورہ تشریف لائے تو مدینہ میں جو یہودی رہتے تھے وہ آپؐ کے سخت دشمن ہو گئے، حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ایذا دیا کرتے تھے، آپؐ کی مجلس میں بھی آتے تھے، باقی بھی پوچھتے تھے، لیکن اپنی شرارتیوں سے بازنہیں آتے تھے، انہی شرارتیوں میں سے ایک یہ تھی کہ آپؐ کی خدمت میں حاضر ہوتے تو بجائے السلام علیکم کے دبی زبان سے السلام علیکم کہتے تھے، درمیان سے لام قصداً کھا جاتے تھے سلام بمعنی سلامتی ہے اور السلام بمعنی موت ہے یہودی اپنی خباثت اور شرارت سے بظاہر سلام کرتے تھے لیکن دبی زبان اور دل کے ارادہ سے موت کی بد دعا دیتے تھے، ایک مرتبہ جو آئے اور اسی ہی شرارت کی تو حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے سن لیا اور فوراً سخت الفاظ میں ان کو جواب دیا، اور انہوں نے جو کچھ کہا تھا اس سے بڑھ کر بد دعا دی، یہودیوں نے تو صرف موت کی بد دعا کی تھی، حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے ان کو آڑے ہاتھوں لیا اور موت کی بد دعا کے ساتھ ان پر لعنت بھیجی، اور اللہ پاک کا غصب نازل ہونے کی بد دعا دی۔ ایک روایت میں حضرت عائشہؓ کے یہ الفاظ ہیں۔ السام علیکم ولعنتم اللہ و غصب علیکم۔ (کmafی المشکوہ ۳۹۸)

حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو تنبیہہ فرمائی اور فرمایا کہ اے عائشہ! نہبہر، اور نبی اختیار کر، سخت اور فخش باقی میں سے پرہیز کر، کیونکہ اللہ تعالیٰ بد کلامی اختیار کرنے کو پسند نہیں فرماتا، حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے عرض کیا آپ نے ان کی حرکتوں کی طرف تو جنہیں فرمائی، آپ نے فرمایا ہاں مجھے پڑے ہے انہوں نے کیا کہا، میں نے بھی تو علیکم السلام نہیں کہا بلکہ علیکم کہہ کر جواب دیا، جو کچھ انہوں نے میرے لیے کہا وہ میں نے ان پر الٹ دیا، ان کی بد دعا میرے حق میں قبول نہ ہو گی، اور میری بد دعا ان کو لگ کر رہے گی مطلب یہ ہے کہ جو انہوں نے کہا وہ ان پر الٹ دیا گیا، اور مزید سخت

کلامی کی ضرورت نہیں۔ اللہ تعالیٰ شانہ کو نبی پسند ہے سخت اور سخت کلامی اور فخش کلامی پسند نہیں ہے دیکھو اس حدیث میں حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیسی مبارک نصیحت فرمائی، یہودی خود شمن خدا اور دشمن دین تھے ان کو جواب دینے میں بھی یہ پسند نہ فرمایا کہ سخت کی جائے، اور بد کلامی اختیار کی جائے، جب دشمنوں کے ساتھ یہ معاملہ ہے تو آپؐ میں مسلمانوں کو سخت کلامی اور بد کلامی اختیار کرنے کی کہاں گنجائش ہو سکتی ہے۔ اور پھر اپنی شریک حیات یہوی کے ساتھ فخش گوئی کرنا کسی بھی طرح اچھی بات نہیں ہے جو مرد اپنی یہوی کے ساتھ بد کلامی اور فخش گوئی کرتے ہیں ان کو اس حدیث مبارک سے سبق حاصل کرنا چاہیے اور حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے حکم کی ہرگز ہرگز نافرمانی نہیں کرنی چاہیے۔ جن مردوں کو اپنی یہویوں کے ساتھ بد کلامی کرنے کی عادت پڑی ہوتی ہے وہ اپنی یہویوں کو فضول طمعنے مارنے سے بھی گریز نہیں کرتے اور معمولی معمولی بات پر طعنوں کے تیر چلاتے رہتے ہیں یہوی کو گالی دینے کے ساتھ ساتھ اس کے ماں باپ اور بھائی بھنوں کو بھی گالی دینے میں کوئی قباحت محسوس نہیں کرتے بعض اوقات وہ یہوی کے فوت شدہ والدین کو گالی دیتے ہوئے کہہ دیتے ہیں کہ جیسے ماں باپ ویسی بیٹی۔ ان مردوں کی ایسی طعنہ زنی اور گالی گلوچ سے یہوی بے چاری کا بہت دل دکھتا ہے ایسے میں اگر وہ کوئی جوابی حملہ کرے تو میاں صاحب مزید آگ بگولا ہو جاتے ہیں اور مزید طعنہ زنی کرنے لگتے ہیں حالانکہ یہ ایک مومن کی نشانی نہیں ہے ایک حدیث پاک میں آتا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ فرمایا حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کہ مومن طعنہ زنی کرنے والا اور لعنت بکنے والا اور فخش باقی میں کرنے والا اور بے حیان نہیں ہوتا۔

بہت سے مردوں کو گالی دینے کی عادت ہوتی ہے اور بعضے تو اس کو بڑا کمال سمجھتے ہیں، حالانکہ یہ جہالت اور جاہلیت کی بات ہے اور اس میں سخت گناہ بھی ہے اور اس کی وجہ سے آپؐ میں تعلقات بھی خراب ہوتے ہیں اور گالی گلوچ کرتے کرتے مردوں تک ہاتھ جاتے ہیں، ایک نے کسی کو گالی دی دوسرے نے اس کے باپ کو گالی دی، پھر پہلے والے

نے جواب میں دوسرے والے کے باب کے ساتھ باب دادا کو بھی لپیٹ لیا، اس طرح اس سے اپنے ماں باب کو گالیاں دلوانے کا ذریعہ بھی بن جاتے ہیں۔

حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ایک مرتبہ فرمایا کہ بڑے بڑے گناہوں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ کوئی شخص اپنے ماں باب کو گالی دے، صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ کیا کوئی شخص اپنے ماں باب کو گالی دے گا؟ آپ نے فرمایا ہاں! کوئی کسی آدمی کے باب کو گالی دے تو وہ الٹ کر اس کے باب کو گالی دے دے گا، اور کسی کی ماں کو گالی دے گا تو وہ الٹ کر اس کی ماں کو گالی دے دے گا۔ (بخاری و مسلم)

یعنی خود گالی نہ دی دوسرے سے گالی دلوادی، اور اس کا سبب بن گیا تو وہ یہاں ہوا جیسے خود گالی دے دی اور یہ بھی اس زمانے کی بات ہے کہ صحابہ کو توبہ ہوا کہ کوئی شخص اپنے ماں باب کو کیسے گالی دے گا، آج کل تو بہت سے لوگ ایسے پیدا ہو گئے ہیں جو ماں باب کو بالکل سیدھی صاف ستری گالی دے دیتے ہیں، گالی یوں بھی کبیرہ گناہ ہے، لیکن ماں باب کو گالی دینا اور بھی شدید ہے، اللہ تعالیٰ جہالت سے بچائے۔

اگر کوئی شخص کسی کو گالی دے دے تو اچھی بات یہ ہے کہ جس کو گالی دی ہے وہ خاموش ہو جائے اور صبر کرے، اور گالی دینے کا وباں اسی پر رہنے دے لیکن اگر صبر نہ کرے اور جواب دینا چاہے تو صرف اسی قدر جواب دے سکتا ہے جتنا دوسرے نے کہا ہے، اگر آگے بڑھ گیا تو یہ ظالم ہو جائے گا، حالانکہ اس سے پہلے مظلوم تھا، اسی کو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کہا کہ جب دو آدمی گالی گلوچ کر رہے ہوں تو سب کا گناہ پہل کرنے والے پر ہو گا، اور اگر مظلوم نے زیادتی کر دی (جسے اولاً گالی دی تھی) تو پھر دونوں گناہ میں شریک ہو گئے۔

حضرت جابر بن سلیم رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میں مدینہ منورہ میں آیا، وہاں میں نے دیکھا کہ ایک بڑی شخصیت ہے کہ سب لوگ ان کی رائے پر عمل کرتے ہیں، جو بھی کچھ فرمایا جب تک لوگوں نے عمل کر لیا، میں نے لوگوں سے دریافت کیا یہ کون ہیں؟ لوگوں

نے بتایا کہ یہ اللہ کے رسول ہیں، میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا علیک السلام یا رسول اللہ! دو مرتبہ ایسا ہی کہا، آپ نے فرمایا علیک السلام مت کہو کیونکہ علیک السلام (زمانہ جامیت میں) میت کے لیے کہا جاتا تھا، تم السلام علیک کہو، میں نے کہا آپ اللہ کے رسول ہیں؟ فرمایا میں اللہ کا رسول ہوں، وہ اللہ ایسا صاحب قدرت ہے کہ اگر تم کو کوئی تکلیف پہنچ جائے پھر تم اس سے دعا کرو تو تمہاری تکلیف رفع کر دے اور اگر تم کو قحط سائی پہنچ جائے اور تم اس سے دعا مانگو تو وہ تمہارے لیے (ضرورت کی چیزیں زمین سے) اگاہے، اور جب تم کسی چیل میدان میں ہو، جہاں گھاس، پانی اور آبادی نہ ہو، اور ایسے موقع پر تمہاری سواری گم ہو جائے، پھر تم اس سے دعا کرو تو تمہاری سواری ہتھارے پاس لوٹا دے، میں نے عرض کیا مجھے کچھ فصیحت فرمائیے آپ نے فرمایا ہرگز کسی کو گالی مت دینا، حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ اس کے بعد کبھی میں نے کسی آزاد کو یا غلام کو یا اونٹ کو یا بکری کو گالی نہیں دی (پھر تین نصیحتوں کے بعد فرمایا کہ) اگر کوئی شخص تم کو گالی دے اور تم کو اس چیز کا عیب لگائے جو تمہارے اندر ہے تو تم اسے اس چیز کا عیب نہ لگا، جو عیب اس کا تم اس کے اندر جانتے ہو۔  
(مشکوٰۃ المصانع عن ابن داؤد)

ان احادیث مبارکہ سے بخوبی طور پر معلوم ہو جاتا ہے کہ ایک مسلمان کے لیے ہر گز یہ زیب نہیں ہے کہ وہ شخص کوئی اور گالی گلوچ سے کام لے لہذا مسلمان خاوند کو چاہیے کہ اگر وہ بیوی کے دل میں اپنی عزت و محبت پیدا کرنا چاہتا ہے تو بیوی کے ساتھ زمزی سے پیش آئے اس پر طعنوں کے تیرنہ چلائے۔

بیوی نے کھانا پکایا ہے وہ آپ کو بہت پسند آیا ہے تو اس کھانے کی تعریف ضرور سمجھے۔ تعریف و توصیف ہر ایک کی تکریری و خواہش ہوتی ہے اور پھر بیوی کی تعریف اس کا خاوند کر دے تو اس کی خوشی کا کوئی ٹھکانہ نہیں رہتا اگر بالفرض کھانا اچھا نہیں بنا تو بد تعریفی نہ سمجھے اور اس بات کو بہانہ بننا کر آسمان سر پر نہ اٹھا لجئے۔ یاد رکھیے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے بھی بھی کسی کھانے میں عیب نہیں نکالا تھا حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ

فرماتے ہیں کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے کبھی کسی کھانے کو عیب نہیں لگایا (یعنی بُرَا نہیں کہا) اگر خواہش ہوتی تو کھالیتے اور خواہش نہ ہوتی تو چھوڑ دیتے۔ (بخاری شریف)

سکھر اور سلیقہ شعار یہوی کی یادت ہوتی ہے کہ وہ اپنے گھر کو سنوارتی رہتی ہے اور کوئی نہ کوئی چیز اپنے ہاتھوں سے بنا کر گھر میں اس طرح سے سجائی ہے کہ جس سے گھر کی خوبصورتی میں اضافہ ہو جاتا ہے اپنی یہوی کی اس بات کی بھی قدر یکجھ اور اس کی تعریف کر کے اس کی حوصلہ افزائی کیجھ۔ اگر آپ کے دل میں اپنی یہوی کے لیے محبت بھرے جذبات ہیں تو یقیناً یہوی کی تعریف اور حوصلہ افزائی کر کے آپ کو بھی خوشی حاصل ہو گی اور آپ محسوس کریں گے کہ چند تعریفی جملوں کی ادائیگی سے کس قدر پر سرت ماخول پیدا ہو گیا ہے۔ آپ کی یہوی تعریف کے یہ چند جملے سن کر یہ سمجھے گی کہ اس گھر میں اس کی اہمیت ہے۔ خاص طور پر ان گھروں میں جہاں پر عورت اپنی ساس، سسر، دیوروں اور نندوں کے ساتھ رہ رہی ہے اور اسے کسی نہ کسی کی کٹلی باتوں کا نشانہ بنانا پڑتا ہے نندوں کی باتیں سختی پڑتی ہیں ساس کے طفینہ برداشت کرنا پڑتے ہیں ایسی صورت حال میں خاوند کو اپنے ماں باپ اور بھائی بہنوں کے ساتھ محبت اور حسن سلوک کا مظاہرہ کرنا ہوتا ہے وہاں پر شدت سے اس بات کی ضرورت ہے کہ وہ اپنی یہوی کے لیے بھی کسی بات پر کوئی تعریفی کلمات اُسے کہہ دیا کرے جو بلاشباد اس کے لیے شدید گری میں مختنڈی ہوا کا ایک جھونکا ثابت ہو گا اور اس کی یہوی اس کو اپنا چاہدرد اور پر خلوص محبت کرنے والا شہر سمجھے گی۔ خاوند کے تعریفی جملے سے اس میں گویا ایک طرح کی توانائی عود کرائے گی اور وہ اپنے اندر ایک قوت محسوس کرے گی غرضیکہ یہوی کے ساتھ محبت اور پیار کی یہ نشانی ہے کہ گاہے بگاہے یہوی کی تعریف بھی کر لی جائے گھر کی خوشیوں کو قائم رکھنے کا یہ ایک کامیاب ترین نسخہ ہے۔

## اپنی بیوی کو منا مجھے

گھر میں کسی معمولی سی بات پر میاں سے بیوی کا ناراضی ہو جانا ایک عام سی بات ہے بیوی کی اس ناراضی کو اپنی اتنا کا مسئلہ نہ بنالجھے جب ذرا غصہ اتر جائے تو بیوی کو پیار سے سمجھاتے ہوئے منا مجھے اس سے آپ کی شان میں کوئی فرق نہیں پڑے گا بیوی آپ کے گھر کی گھر ان، آپ کی وزیر اور مشیر ہے زیادہ دریک اس کے ناراض رہنے سے گھر کے ماحول پر اچھا اڑنیں پڑے گا اور خواہ خواہ کی ذہنی پر پیشانی پیدا ہو جاتی ہے تھل سے غور کیجھے کہ آپ کی بیوی کس بات سے ناراض ہوئی ہے اگر تو کوئی ایسی بات ہے جس کے کرنے کی شریعت مطہرہ میں کوئی ممانعت نہیں ہے اور آپ نے اپنے مراجح اور موقع کی مناسب کو مدنظر رکھتے ہوئے اس کی بات کی خلافت کی ہے اور اسے اس بات کی اجازت نہیں دی جس سے وہ ناراض ہو گئی ہے یا گھر میں اس کا اپنی ساس یا ٹند سے جھگڑا ہو گیا ہے اور وہ خواہ خواہ میں آپ سے بھی ناراض ہو گئی ہے یا اس نے کسی چیز کو اگر پیار اور محبت سے زم لجھے کے ساتھ بات کر کے سمجھایا جائے سمجھاتے وقت اپنے دماغ کو ٹھنڈا رکھا جائے تو کوئی وجہ نہیں کہ آپ کی بیوی آپ کی بات ماننے سے انکار کرے اور اپنا غصہ ختم نہ کرے۔ اگر بالفرض بیوی کی ناراضی کی وجہ ایسی بات ہے جس کی شریعت مطہرہ نے اجازت نہیں دی اور وہ اپنی نا سمجھی کی بنا پر اپنی بات پر اڑی ہوئی ہے تو ایسی صورت میں بھی بیوی کو شریعت مطہرہ کی روشنی میں دلائل کے ساتھ زی اختیار کرتے ہوئے سمجھائیے یقیناً ایک مسلمان ہونے کے ناطے وہ سمجھ جائے گی اور اپنی ناراضی ختم کر دے گی۔

گھر میں اگر بیوی ناراض ہو اور اپنی ناراضی کا اظہار اس شدت سے کرتی ہو کہ

گھر کا کام کا جان بوجھ کر دیر سے کرتی ہو کھانا پکانے اور دیگر امور خانہ داری میں قابل پیدا کر کے صرف اس وجہ سے ننگ کرتی ہو کہ خاوند اس کو منانے کی کوشش کرتے تو وہ اس کی اس معمولی سی کوشش اور توجہ سے مان جائے اس کے عکس خاوند اگر بیوی کی ناراضی کو کوئی اہمیت نہ دے اور اسے منانے کی کوشش نہ کرے تو پھر رفتہ رفتہ بیوی کی ناراضی اس حد تک پختہ ہو جاتی ہے کہ مرد کا گھر میلوں سکون بر باد ہو کر رہ جاتا ہے اگر مرد اپنی اتنا کوپس پشت ڈال کر چند لمحوں کے لیے سوچے کہ آخر اس میں حرج ہی کیا ہے کہ بیوی کو منالیا جائے تو اس کی زندگی چین اور سکون سے گزر سکتی ہے۔ یاد رکھیے آپ کی بیوی آپ سے ناراض ہے تو یہ یقیناً آپ کے لیے بہت بڑی پریشانی اور ابھسن والی بات ہے۔ جو مرد یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ ہم نے اپنی بیوی کو اپنے قابو میں رکھا ہوا ہے اس کی جراءت نہیں کروہ ہمارے سامنے کوئی بات بھی کر سکے اور ہماری کسی بات میں حکم عدالتی بھی کر سکے۔ ایسے لوگ اپنے دعویٰ میں ہرگز بچ نہیں ہوتے وہ جھوٹ بولتے ہیں اس لیے کہ انہوں نے اپنی بیوی کی ناراضی اور ضد دیکھی ہی نہیں ہوتی وہ تو بیوی کی تابع داری اور مرضی و نفثاء ہے کروہ اپنی کسی بات پر ضد نہیں کرتی ورنہ اگر وہ اپنی کسی بات پر اڑ جائے اور ضد پکڑ لے تو میں یہ بات دعویٰ سے کہتا ہوں کہ مرد اس کا کچھ نہیں باڑ سکتا سوائے اس ایک بات کے کہا سے طلاق دے کر فارغ کر دے۔ ایسی صورت میں ان مردوں کا دعویٰ ایک دیوانے کی بڑی ہے۔ میں نے بڑے بڑے رب دار اور معزز لوگوں کو قریب سے دیکھا ہے جن کی ایک زمانہ عزت کرتا ہے ان کے رب دبدبہ سے خافر رہتا ہے لیکن گھر میں بیوی کے ساتھ وہ بھی اس طرح کارو یہ رکھتے ہیں کہ بیوی کی ضد اور ناراضی کی وجہ سے کہیں ان کا بھرم نہ ٹوٹ جائے۔

میرے ایک دوست ایک دن میرے پاس آئے باتوں باتوں میں گھر کا تذکرہ چھڑ گیا محلے میں اچھی خاصی ان کی عزت ہے رب دبدبہ والے آدمی ہیں کہنے لگے میری بیوی اپنی اس ضد پر اڑی ہوئی ہے کہ گرمیوں کی چھٹیوں میں وہ بچوں کے ساتھ میکے میں چند دن رہنے کے لیے جائے گی جبکہ میں اس کو اس بات کی اجازت نہیں دے رہا اس وجہ سے گھر میں پریشانی اور تناؤ کی کیفیت چھائی ہوئی ہے اب اگر بیوی ناراض ہو کر اکیلی میکے چل

جاتی ہے تو میرے ذمے بچوں کی دلیل بھال کا بوجھ چھوڑ جائے گی جو کہ صاف بات ہے مجھ سے یہ کام نہ ہو سکے گا میں گھر کے باہر کا کام کروں کہ گھر میں بچوں کی دلیل بھال کے لیے گھر میں بیخوار ہوں اس طرح تو گھر کا نظام نہیں چلے گا۔ میں نے اسے پوچھا کہ تم نے اپنی بیوی کو پیار سے سمجھاتے ہوئے انکار کیا ہے یا ڈاٹ کر منع کیا ہے۔ اس نے کہا کہ میں نے حسب عادت ڈاٹ کر اسے منع کیا ہے پہلے وہ میری ہر بات مان جاتی تھی اور میں جس بھی لبھے میں بات کروں وہ اس کا اڑ قبول کرتی تھی اور ہر گز اپنی مرضی نہیں کرتی تھی گمراہ تو وہ اپنی بات پر اڑ گئی ہے میں نے بھی اپنا موقف سخت رکھا ہے گر بچوں کی وجہ سے بہت پریشان ہوں۔ میں نے اپنے دوست سے کہا کہ اس میں سراسر غلطی تھماری ہے اگر تھماری بیوی نے تھماری ڈاٹ برداشت نہیں کی اور تم نے بھی غصے میں اس سے بات کرنا بند کر دی ہے تو پھر گھر کا کشیدہ ماحول کیسے ٹھیک ہو گا۔ تم پیار سے اور مناسب دلیل کے ساتھ اس کو سمجھا تو وہ ضرور ان شاء اللہ تعالیٰ تھماری بات مان جائے گی اور تھماری پر یہاںی ٹھم ہو جائے گی چانچے اس دوست نے میری اس بات پر عمل کیا اور کسی نہ کسی طرح اپنے مراج پر ضبط و جبر کرتے ہوئے پیار بھت کے ساتھ اپنا معاملہ حل کر لیا۔

ہم اپنی زندگی میں اکثر دیکھتے ہیں کہ عام طور پر بیشتر عورتیں ضدی، اپنی بات پر اڑ جانے والی اور درشت خو ہوتی ہیں پھر ان کو کسی حالت پر بھی قرا نہیں اگر خوش رہیں تو سر اپا انتہا و تشكیر اور اگر ناراض ہو جائیں تو ناشکری کی انتہائی سرحد سے بھی آگے گز رجا نہیں گی اس ضمن میں حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا فرمان ہے کہ:

”عورتیں شوہروں کی ناشکر گزار ہوتی ہیں اور ان کے احسان کی منکر تم اگر ان کے ساتھ زندگی بھر احسان کرو پھر اگر کوئی بات تھماری طرف سے ان کے خلاف طبیعت ہو گئی تو کہہ دیں گی کہ میں نے تو کبھی بھی تم سے کوئی بہتری نہیں دیکھی۔“ (بخاری شریف)

اگر خاوند اپنی بیوی کی معمولی معمولی باتوں سے خوبی اس سے خفا ہو جائے تو پھر نباہ کرنا مشکل ہو جائے مرد میں ضبط و تحمل کا مادہ نہیں زیادہ ہوتا ہے اس لیے اس پر یہ ذمہ داری

عائد ہوتی ہے کہ اگر کوئی بآہی زندگی میں نازک موقع آجائے یعنی بیوی ناراضی ہو کر اپنی صد پر اڑ جائے تو وہ سبر و تحمل کا دامن اپنے ہاتھ سے نہ چھوڑے۔

### عورت کے جذبات کی نوعیت:

عورت کے مزاج اور طبیعت کے متعلق بات کرتے ہوئے فرید و جدی آفندی اپنی تصنیف "المراة المسلمة" میں تحریر کرتے ہیں کہ دراصل عورت کی جسمانی ترکیب قریب قریب بچے کی جسمانی ترکیب کے واقع ہوئی ہے اسی لیے تم دیکھتے ہو کہ بچے کی طرح عورت کا حاسہ ہر قسم کے اثر سے بہت بجدل اور بہت متاثر ہو جاتا ہے۔ بچے کا قاعدہ ہے کہ اگر کوئی رنج اور افسوس کا واقعہ پیش آئے تو فوراً دونے لگتا ہے اور اگر کوئی خوشی کی بات ہوتی ہے اسکے اختیار ہو کر اچھلے کو دنے لگتا ہے تقریباً یہی حال عورتوں کا ہے کہ بہت مرد کے بہت زیادہ اس قسم کے جذبات سے متاثر ہوتی ہیں کیونکہ یہ میراث اس کے تصور پر اس طرح اثر ڈالتے ہیں کہ عقل کا ان سے کاٹا نہیں ہوتا یہی وجہ ہے کہ ان میں استقلال نہیں ہوتا۔

### عورت کی خوبیوں کی مدنظر رکھو:

اللہ رب العزت نے عورت میں بہت سی خوبیاں بھی پیدا کی ہیں جو مرد کو بہت بھاتی ہیں اور جن سے مرد کو قلبی سکون و اطمینان میسر ہوتا ہے اس لیے عورت کی کسی ایک پہلو کی کمزوری کو سامنے رکھ کر اس کو مطعون نہیں کرنا چاہیے۔ اس بات میں کوئی شک نہیں کہ عورت میں عموماً جفا کش، قاتعہ پسند، خاوند پر جان چھڑ کنے والی بچوں کی پرورش پر غبار، گھر یا بخ معاملات کی بہتر تنظیم اور فواد اخلاص کی پیکر ہوتی ہیں۔ یہ بات بخوبی کہی جا سکتی ہے کہ کمزوری سے زیادہ پہلو خیر اور بھلائی کے عورت میں پائے جاتے ہیں۔ عورت کی جفا کشی کا اندازہ اس وقت ہوتا ہے جب گروہ زمانہ کے باعث مصائب حملہ آور ہوتے ہیں اور اس کا خاوند کسی وجہ سے مصیبت، پریشانی اور تکلیف میں گرفتار ہو جاتا ہے۔ اس کے علاوہ اور بھی بعض ایسے موقع ہیں جہاں پر عورت کی جفا کشی کا پہلو سامنے آتا ہے اسی حوالے سے علامہ لوہبر و ز تحریر کرتے ہیں کہ حمل اور وضع حمل کی شدید تکلیف پر نظر کرو اور دیکھو کہ عورت دنیا

میں کیسے کیسے مصائب و آلام کی متھل ہو سکتی ہے اگر مرد کی طرح اس کا احساس تو یہ ہوتا تو ان تمام خیتوں کی کیونکر متھل ہو سکتی۔ دراصل نوع انسانی کی یہ بڑی خوش قسمتی ہے کہ قدرت نے اس کو قوی احساس سے محروم کر رکھا ہے ورنہ بنی نوع انسان کے نازک اور تکلیف وہ فرائض کی انجام دیں ایک غیر ممکن بات ہو جاتی۔

بلاشبہ اس بات میں کوئی دورانے نہیں ہو سکتیں کہ عورت میں صرف نازک ہوتی ہیں ان کے دل چھوٹے اور نازک ہوتے ہیں عشوہ واداں کی فطرت ہے۔ بات بات پر ہنسنے اور خوش ہونے والی بھی ہے اور معمولی سی خلاف طبیعت بات پر غفا ہونا بھی جانتی ہے اس لیے مرد کو عورت کی مجموعی حیثیت کا پاس کرتے ہوئے اپنی بیوی کے ساتھ اچھا برداشت کرنا پاہیزے۔ بیوی کی ناراضی کو معمولی بات نہیں سمجھتی چاہیے بلکہ اعلیٰ ظرف کا مظاہرہ کرتے ہوئے زیادہ و محبت کے ساتھ بیوی کو منالیتا چاہیے اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کیونکہ بیوی آپ کی شریک حیات، آپ کے دکھ سکھ کی ساتھی، زندگی کی سفر اور آپ کی وفادار اور گھر کی نگہبان ہے اس لیے اس معاملے میں شرم حسوں نہیں کرنی چاہیے اپنی زندگی کو پرست اور خوبگوار بنا نے کے لیے یہ کوئی ایسی بات نہیں ہے کہ جسے اتنا کا مسئلہ بنا لیا جائے۔ اس پر فتن دوڑ میں آئے دن یہ بات سننے میں آتی ہے کہ مالدار گھرانوں میں میاں بیوی کے مابین معمولی سی بات پر اختلاف پیدا ہو جاتا ہے بیوی ناراضی ہو کر میکے چلی جاتی ہے خاوند اسے منانے نہیں جاتا بیوی بھی اپنی ضد پر رہتی ہے دونوں علیحدہ ہو کر زندگی گزارتے ہیں برسوں دونوں میں بند ای رہتی ہے شوہر بیوی کو منانے میں اپنی ہتھ سمجھتا ہے لہذا معمولی سی بات پر گھر یا زندگی بجاہ و برباد ہو کر رہ جاتی ہے اس لیے ایک اچھے اور مسلمان خاوند کے لیے لازم ہے کہ وہ ان چھوٹی چھوٹی باتوں کا دھیان رکھا کرے اور اپنے گھر یا ماحول کو تلنی سے بچانے کی ہر ممکن کوشش کرے۔



میں آنسو آ جاتے ہیں اگر آنکھوں کی بینائی جاتی رہی ہے تو پھر گویا ساری دنیا انہیں ہو گئی ہے  
۔ بے چاری عورت ان مصیبتوں کی تاب نہ لا کر دن رات روتنی ہے اس پر ظلم یہ کہ خاوند کی  
آنکھیں پھر گئیں بات بات پر اس کو جھڑ کا جارہا ہے اس کی بات کو کوئی اہمیت نہیں دی جا رہی  
گھر میں اس کو ایک بوجھ تصور کیا جا رہا ہے گھر سے نکال دینے کی دلکشی دی جا رہی ہے طعنے  
اور کوئے دینے جا رہے ہیں۔ افسوس کہ یہ محبت کی بساط کیوں الٹ گئی اور بہار کیے خزاں میں  
تبديل ہو گئی حالانکہ اس میں عورت بے چاری کا کوئی قصور نہیں ہوتا یہ مصیبتوں و بیماری اس پر  
اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل ہوئی ہے وہی اس کو شفاعة عطا کرے مصیبت سے نجات عطا  
فرمائے تو وہ پھر دوبارہ پہلے کی طرح صحت و حسن کے ساتھ اپنی زندگی بھر پور طریقے سے  
خوشی و سرت کے ساتھ گزارے مرد کو تو اس کے ساتھ بے وفا کی و بے اعتنائی کا سوچنا بھی  
نہیں چاہیے اور اپنے کسی رویے سے اس کو تکلیف نہیں پہنچانی پا یے۔

خدا کے لیے ذرا سوچنے کیا انسانیت کا یہی تقاضہ ہے محبت و دفا کا یہی صدھ ہے،  
اخلاق کی عدالت کا یہی فصل ہے پھر یہ بھی پیش نظر کھا جائے کہ مصیبتوں و بیماری میں بلکہ اس کا  
بس عورت اپنے خاوند کے علاوہ اور کسی کو اپنا نعمگار اور ہمدرد نہیں سمجھتی جو بات وہ اپنے خاوند  
سے کر سکتی ہے اور کسی سے نہیں کہہ سکتی اس لیے اس موقع پر عورت کو خاوند کے سہارے اور اس کی  
ہمدردی کی اشد ضرورت ہوتی ہے بلاشبہ اسلام بے مرتوی اور کچھ علمی کی اجازت نہیں دیتا اور نہ  
ہی سگد لی کو برداشت کرتا ہے بلکہ اعلان کرتا ہے کہ اس پر رحم نہیں کیا جاتا جو رحم نہیں کرتا۔

خاوند کو چاہیے کہ بیوی کی بیماری کی صورت میں اس کے علاج کے لیے کسی بھی  
مرحلہ پر کوتا ہی نہ کرے اس کی بیوی جتنی جلدی بیماری سے چھکارا حاصل کرے گی اس کی  
پریشانی و مشکل بھی اسی قدر جلد ختم ہو گی کیونکہ بیوی کی بیماری کے باعث گھر کا اچھا بھلا چلتا  
ہوا نظام درہم برہم ہو کر رہ جاتا ہے، اس میں بھی خاوند کا فائدہ ہے کہ بیوی جلد صحت یاب ہو  
کر دوبارہ پہلے کی طرح اپنے خانہ داری کے امور سنبھال لیتی ہے لہذا بیوی کی بیماری میں بھر  
پور طریقے سے اس کا ساتھ بھانے سے بیوی کے دل میں خاوند کی محبت مزید بڑھ جاتی ہے  
اور زندگی کی خوشیوں اور مسرتوں میں اضافہ ہو جاتا ہے۔

## بیوی کی بیماری میں اس کا ساتھ نہ چھوڑا جائے

بیماری اور صحت اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتی ہے بیماری کا حملہ کسی پر بھی ہو سکتا  
ہے اور کوئی بھی مصیبتوں کی پہلی آسکتی ہے اس لیے خاوند کا اخلاقی فرض ہے کہ وہ اپنی بیوی  
کے ساتھ و قادری اور خوش اخلاقی کا سلوک کرے بیوی کو یہ محسوس نہ ہونے دے کہ اس کی  
بیماری یا مصیبتوں کی وجہ سے اس سے بے رُخی کا برتاؤ کیا جا رہا ہے اگر حادث زمانہ کی وجہ  
سے عورت پر کوئی ناگہانی مصیبتوں آجائے تو محبت آجائے تو محبت اور لطف و کرم میں کمی نہ کرے بلکہ پہلے کی  
طرح بلکہ اس سے بھی بڑھ کر اخلاق و مردمت سے پیش آئے بیماری کی صورت میں اس کا  
علاج کرائے اس کی غم خواری اور یتیادی میں ہرگز ہرگز کوئی کوتاہی نہ کرے بلکہ اپنی  
ولداری و دل جوئی اور بھاگ دوڑ سے بیوی کے دل پر نقش بٹھادے کہ میرے خاوند کو مجھ  
سے بے حد محبت ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ عورت اپنے خاوند کے اس احسان کو یاد رکھے گی  
اور وہ بھی خاوند کی خدمت گزاری میں اپنی جان لڑادے گی۔

اگر کسی بیماری کی وجہ سے اس کی شکل و صورت میں فرق آجائے تو عورت کو بد  
صورت دیکھ کر بے مردوی اور بد اخلاقی کا سلوک نہ کرے بلکہ اس کی دلبوئی میں کوئی سکر اٹھا  
نہ کرے۔ اگر خاوند ایسا نہ کرے گا تو بیوی کا دل نوٹ جائے گا اس کی خوشی حزن و ملال میں  
تبدیل ہو جائے گی اور عورت مرد کی بے وفا کی پر گھٹ گھٹ کر اپنی جان دے دے گی۔ ذرا  
خشنودے دل و دماغ سے سوچنے کل ایک خوبصورت اور پری پیکر عورت کو بیاہ کر لائے اس پر  
اپنی محبت کے تھنے ثار کیے اس کی خوشنودی کے لیے ہر ممکن کوش کی قیمتی سے قیمتی زیور اور  
کپڑے لا کر دیے سب کی ناراضگی برداشت کی، آج وہی خوش شکل بیوی بیمار ہو گئی بیماری  
کے باعث اس کی صورت بگزگئی چھرہ بد صورت ہو گیا یا آنکھوں کی بینائی چھن گئی یا کوئی اسی  
بیماری میں جلا ہو گئی ہے جو اس کی زندگی کا روگ بن گئی ہے آئینہ دیکھتی ہے تو اس کی آنکھوں

## اپنی بیوی سے دوستی رکھیئے

میاں بیوی کے مابین ایسا تعلق ہوتا ہے کہ دونوں نے ایک دوسرے کے ساتھ تعاون و محبت اور ہم آہنگی پیدا کر کے اپنی زندگی کو خوشگوار اور پرمسرات بنا کر گزارنا ہوتا ہے تو تبھی ازدواجی زندگی کی گاڑی خوش اسلوبی اور کامیابی سے چلتی ہے اس محبت میں اگر دوستانہ رنگ بھی شامل ہو جائے تو زندگی اور بھی خوبصورت ہو جاتی ہے۔

بعض لوگ اس طرح گمراہ ہوتے ہیں کہ اپنی الہیہ کو صرف بیوی سمجھ بیٹھتے ہیں اور اس سے جنسی ملاد کی حد تک سلوک کرتے ہیں۔ اس طرح اپنی الہیہ کی زندگی کو ویران، بے نتیجہ اور تنگ و تاریک بناؤ لئے ہیں۔

خوش قسمت اور با سعادت وہ شوہر ہوتے ہیں جو اپنی بیوی کے ساتھ رفیق زندگی اور دوست کا سا برتاؤ بھی کرتے اور دوستی کا پورا حق بھی او کرتے ہیں۔

عورت کی محبت اس وقت سے مرد کے نہایا خاند دل میں بیسی ہوتی ہے، جب وہ اس سے منکری کرتا ہے، تب سے وہ اس کا احترام کرتا ہے اور جب زندگی میں وہ اس کی رفیق سفر اور شریک حیات بن جائے تو پھر کس طرح اس سے محبت کم ہو سکتی ہے۔ کیونکہ یہی عورت اس کی آئندہ نسلوں کی تخلیق میں اس کی شریک ہوتی ہے۔

کسی مرد کے لیے زیادہ خوش قسمتی اور خود اس کی الہیہ کے لیے خیر و خوبی کا باعث اس کے سوا کچھ نہیں ہو سکتا، کہ وہ یہ جان لے کر ازدواجی سعادت کے اثرات حواس سے ہو کر قلوب کی طرف منتقل ہوتے ہیں اور جذبات کا باہم تبادلہ ہوتا ہے۔ مرد کو چاہیے کہ اپنی

الہیہ کے ساتھ زیادہ سے زیادہ، شاگردی اور میل محبت کا برتاؤ کروتا کہ اس کا اعتناء زیادہ سے زیادہ حاصل ہو۔ اس میں شک نہیں کہ ہمدرد، دوست اور غمگسار میاں بیوی کی زندگی نہایت بہتر اور شاداب ہوتی ہے۔ جبکہ زندگی کے اسچ پر جانوروں کی طرح زندگی گزارنے والے زن و شوہر کی زندگی بدترین اور بے کیف گزرتی ہے۔

### ایک فلاسفہ کا نظریہ:

ایک فلاسفہ کا کہنا ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ کا مقصد یہ ہوتا کہ میاں بیوی کی اجتماعی زندگی کی صدارت عورت کے حصے میں آئے تو عورت کو مرد کے سروالے حصے سے پیدا کرتا اور اگر عورت کو خادمہ کے درجہ میں رکھنا ہوتا تو اللہ رب العزت عورت کو مرد کے پاؤں والے حصے سے وجود عطا کرتا لیکن چونکہ ان دونوں باتوں میں سے کوئی مقصد نہ تھا بلکہ ان دونوں سے بلند ایک جدا گانہ مقصد تھا اور وہ یہ کہ عورت و مرد مساوات کی زندگی گزاریں دوستانہ برتاؤ آپس میں قائم رکھیں اور دونوں میں سے ہر ایک دوسرے کی عزت اور محبت کو اپنے دل میں جگہ دے اس لیے اللہ تعالیٰ نے عورت کو مرد کے پہلو سے پیدا کیا۔

### ہر دکھنکھ کی ساتھی:

بیوی خاوند کے ہر دکھنکھ میں ساتھ بھاتی ہے اور یہی خوبی ایک مخلص اور بچ دوست میں بھی ہوتی ہے خاوند اگر بیمار ہو جائے تو جس طرح سے بیوی خاوند کی خدمت کرنے میں کوئی کسر اٹھانہیں رکھتی اور ہر حالت میں خوشی کے ساتھ اپنے آپ کو خاوند کی خدمت کے لیے وقف کرتی ہے وہ اور کوئی نہیں کر سکتا۔ یہ بات سونے پر ہماگ کروائی ہو جاتی ہے کہ جس خاوند نے اپنی بیوی کے ساتھ دوستانہ انداز بھی اختیار رکھا ہوتا ہے تو اس کی بیوی ایسی حالت میں اس پر اپنی جان تک پچھا رکر دیتی ہے اور خاوند کی دلکش بھال اس انداز سے کرتی ہے کہ خاوند جلد سے جلد صحت یاب ہو جاتا ہے۔ بیوی کا رو یہ خاوند کے ساتھ ایسا پیار و محبت والا ہوتا ہے تو خاوند کو بھی چاہیے کہ وہ اپنی بیوی سے اچھا رہیا یہ اختیار کرے اور اس سے دوستانہ تعلق بھی رکھے اس سے بیوی اپنے آپ میں پر اعتمادی محسوس کرے گی جس طرح

ایک مغلص دوست کے ساتھ کسی معاملے میں مشورہ کیا جاتا ہے بالکل اُسی طرح یہوی کو بھی ایک اچھا اور مغلص دوست سمجھتے ہوئے اُس سے بھی کبھی کبھار کوئی مشورہ لے لیا کریں اور اس کی رائے کو اہمیت دے دیا تبھی اس طرح سے گھریلو ماحول میں بھی تینی پیدائشیں ہوتی اور اگر کبھی بافرض کی وجہ سے ماحول تینی بھی جائے تو جلد خوشنگوار کیفیت پیدا ہو جاتی ہے، یاد رکھیے یہوی سے زیادہ مغلص آپ کا دوست کوئی اور نہیں ہو سکتا۔ اگر یہوی آپ سے محبت کرتی ہے آپ کی تابعدار ہے تو پھر اس کی دوستی میں بھی صرف اور صرف اخلاص اور وفا کا جذبہ ہی موجز ہوتا ہے۔

آج کل اکثر دیکھا گیا ہے کہ مردوں کی اکثریت اپنی یہوی کے ساتھ حاکما نہ انداز اور رویہ اختیار کرتی ہے یہوی کے ساتھ ہر معاملہ حکم اور ڈانٹ ڈپٹ کے انداز سے کیا جاتا ہے اس رویے سے دوستی اور محبت پیدا نہیں ہوتی اگر یہوی اچھے اخلاق والی اور نیک ہے تو وہ پھر اس طرح کے حالات سے سمجھو کر لیتی ہے اور خاوند کے حکم کے مطابق جس طرح وہ رکھے اور جس طرح وہ چاہے اپنی زندگی گزار دیتی ہے اور اگر یہوی اکھڑ مرا ج اور بھگڑ الو ہو تو پھر ساتھ نہ بھانا مشکل ہو جاتا ہے زندگی اجیرن ہو جاتی ہے اور اس میں بھی سراسر قصور مرد کا اپنا ہوتا ہے کہ وہ یہوی کو اپنا دوست اور جیون ساتھی خیال نہیں کرتا وہ سمجھتا ہے کہ وہ ایک لڑکی کو بیاہ کر پنے گھر لے آیا ہے وہ اس کا حاکم ہے اس پر جس طرح چاہے اپنا حکم چلائے۔ ایسے خاوند کی نگاہ میں یہوی کی کوئی وقت نہیں ہوتی اور نہ ہی وہ یہوی کو اہمیت دینے کے لیے تیار ہوتا ہے خود بھی اپنی زندگی کو تلخ بناتا ہے اور یہوی کی زندگی کو بھی اجیرن بن کر رکھ دیتا ہے۔ اپنی یہوی کے ساتھ ملازموں جیسا رویہ اور سلوک اختیار کرتے ہوئے اسے ذرا بھی یہ خیال نہیں کرتا کہ وہ جو رویہ اپنی یہوی کے ساتھ اختیار کر رہا ہے اسلام نے اس کی اجازت نہیں دی شاید وہ قرآن حکیم کی اس آیت مبارکہ سے غلط استدلال کرتے ہیں کہ جس میں مرد کو عورتوں کا نگران اور حاکم کہا گیا ہے قرآن حکیم میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

**الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَّ بِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ.**  
(نساء: 34)

## اسلامی دولہا

ترجمہ: ”مرد عورتوں کے نگران اور حاکم ہیں، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے ایک صنف (توی) کو دوسرا صنف (ضعیف) پر برائی دی ہے اور اس لیے کہ مرد عورتوں پر اپنا مال خرچ کرتے ہیں۔“

کس قدر افسوس اور دکھ کی بات ہے کہ اس نگرانی کا مفہوم بعض مردوں نے تسلط، تکریر، غلام بنا لینا اور اپنی رائے کو زبردستی عورتوں پر مسلط کر لینا، سمجھ رکھا ہے۔ اس غلط ذہنیت کی وجہ سے انہوں نے عورتوں کے ساتھ بدترین روایہ اختیار کیا۔ نگرانی کے اس لفظ کو بعض عورتوں نے بھی غلط سمجھا، چنانچہ انہوں نے مردوں کو کسی شمار قطار میں نہیں رکھا اور خود سرکشی، بڑائی اور علیحدگی کا راستہ اختیار کیا۔ حالانکہ میاں، یہوی دونوں ہی آپس میں ایک دوسرے کے حقوق کو سمجھ لیں، تو دونوں سعادت مندی، سلامتی اور خیر و برکت کے ساتھ خود بھی زندہ رہیں۔ ایک ماہر سماجیات لکھتا ہے: آج ازدواجی زندگی میں وہ نہیں ہوتا، جس کو ہم ”دوستی اور رفاقت“ کا نام دے سکتے ہیں۔ درحقیقت ازدواجی زندگی کی حیثیت موڑ کارکی سی ہوتی ہے، جس پر دو آدمی سوار ہوتے ہیں۔ ہر چند کہ دونوں کی منزل ایک ہوتی ہے، لیکن اسیر گنگ و میل پر ایک ہی آدمی بیٹھ سکتا ہے۔ کیونکہ بیک وقت دونوں آدمی کا روز را یہ نہیں کر سکتے۔ اسی طرح مرد جب اس کشتمی کا کھیوں ہار ہوتا ہے اور فطری طور پر ایسا ہی ہونا چاہیے تو عورت کو بھی اپنا فطری پارٹ ادا کرنا ہوگا۔ یعنی یہ کہ وہ مرد پر اعتماد کرے، اس کی بہت بندھائے، اسے تسلی دے اور سامان سفر کی تیاری اور درستی میں مرد کا ہاتھ بٹائے اور اگر عورت زمام کا رسانجا لے تو مرد کا فرض ہے، کہ ایک مبصر اور سیاحت کرنے والے کا پارٹ انجام دے اور عورت کے دماغ کو خواہ خواہ کے بوجھ سے متاثر نہ کرے، جس سے وہ بے چاری تھا پریشان ہوتی ہے اور اس کا حوصلہ بڑھانے کے بجائے اس کی دل شکنی کی کوشش نہ کرے۔

### اللہ تعالیٰ کی حکمت:

مذکورہ آیت کریمہ کے ایک مقررہ ازلی دستور، یعنی مرد کی نگرانی کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ آیت اپنے اندر مشتمل حکمت الہی کو دورخ سے پیش کرتی ہے۔ اول یہ کہ مرد کی نظر عورت کی فطرت کے برکس ہے۔ عورت مرد سے اس معنی میں

فضل ہے کہ اس سے بہتر طریقہ پر گھریلو ذمہ داریوں کو منظم طریقہ سے انعام دے سکتی ہے۔ بچوں کی تربیت اور اپنے شہر کی ذمہ داریوں کو پوری کر سکتی ہے۔ اس لیے کہ اس کی فطرت میں اللہ نے شفقت، لوح اور زمی پیدا کر لگی ہے۔ نیز اس کے جسمانی اعضا کی ساخت کچھ ایسی بنائی ہے جو اپنی ان ذمہ داریوں کو حسن و خوبی سے انعام دینے میں اس کی مدد گار ہے۔ اس کا اعصابی نظام کچھ ایسا بنایا ہے جو حمل اور وضع حمل کی تکلیف کو کم سے کم محسوس کرتا ہے۔ البتہ دیگر امراض و بیماریوں سے وہ فوری متاثر ہو سکتی ہے اور فوراً بھڑک اٹھتی ہے۔ اس کے احساس، اور اک اور ظلم کی صلاحیت جلد متاثر ہوتی ہے۔ تکالیف، مشکلات، اذیتوں اور پریشانیوں کے عالم میں مرد کی نسبت خود صبر و ثبات کا دامن بہت جلد ہاتھ سے چھوڑ دیتی ہے۔

رہا مرد، تو سابقہ بیان کردہ اسباب کے تحت جسمانی، فکری، انتظامی اور تدبیر امور میں عورت پر اس کو فوکسیت حاصل ہے۔ مختلف دباؤ اور توازن کو وہ عورت سے زیادہ برداشت کر سکتا ہے۔ جنگ و جدال اور اذیت و تکلیف کو زیادہ سے زیادہ برداشت کر سکتا ہے۔ خاندان کے معاش کے لیے کوشش اور سرگرم عمل رہ سکتا ہے۔ اپنے تشخص اپنے وقار اور انتیازی شان کو برقرار رکھنے اور خطرات کا مردانہ وار مقابلہ کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ نیز مرد کی مگر انی کی دوسری وجہ یہ ہے کہ اس کو اتفاق اور خرچ کا اختیار حاصل ہے۔

کیونکہ اپنی فطری صلاحیت کے مطابق مال کما سکتا ہے۔ اس لیے عدل و انصاف کا تقاضا نہیں ہے کہ جو فرد یا جماعت تکلیف اٹھا کر مال اکٹھا کرے، اسے خرچ کرنے کی مگر انی کرنے، یا تصرف کرنے کے ہر قسم کے اختیار سے محروم کر دیا جائے۔ آج کے دور کی پارلیمانی اور جمہوری حکومتیں اس نیج پر کام کر رہی ہیں اور موجودہ ترقی یافتہ دستور سازی کی بھی یہاں اپنے کردار ہے۔

### قابل غور بات:

اب اگر ہم نے عورت کو گھر کے ماحول سے باہر نکال دیا، جس طرح کہ مرد گھر

کے باہر جا کر محنت مشقت کرتا ہے، اس کے دوش بدش عورت بھی محنت کرنے اور دولت بثورنے کا کام کرے، تو اس میں شک نہیں کہ اس سماجی قانون سازی کی روح کے بالکل بر عکس ہو گا۔ اس طرح گویا ہم عورت کو اس کے اس مقام سے ہٹا دیں گے، جس مقام پر قرآن کریم نے اس کو لاکھڑا کیا ہے اور اس طرح مرد کی مگر انی کی صورت اس پر قائم نہیں ہو گی۔ اس لیے کہ مرد کی مگر انی ان دونوں دنیا دوں پر استوار ہے ایک یہ کہ گھر کے باہر کی ذمہ داریوں کی انجام دہی کے لیے عورت سے زیادہ مرد کو صلاحیت اور لیاقت حاصل ہے۔ دوسرے خاندان پر خرچ کرنے اور ان کی ضروریات کی کفالت کی ذمہ داری مرد پر عائد ہوتی ہے۔

نیز اسی کے ساتھ ساتھ عورت پر مرد کی مگر انی کا مطلب یہ بھی نہیں ہے کہ مرد دین یادنی کے لحاظ سے عورت سے افضل ہے۔ اسی لیے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

**فَاستَجِابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنَّى لَا أُضِيَّعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ  
مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ.**

(آل عمران: 195)

ترجمہ: ”تو ان کے پروردگار نے ان کی دعا قبول کر لی (اور فرمایا) بے شک میں تم میں سے کسی نیک عمل کرنے والے کے عمل کو ضائع نہیں کرتا، خواہ وہ مرد ہو یا عورت تم سب ایک دوسرے کی جنہیں سے ہو۔“

بلکہ یہ مگر انی درحقیقت ایک اصولی تنظیمی صلاحیت ہے، جس کے سماجی تعمیری ضوابط اور دنیا کی زندگی میں اعلیٰ قدر دوں کی بخالی ضروری ہے اور اسی کے التزام سے زندگی جمیوعی طور پر سلامت ہوتی ہے۔ غرض مرد کی مگر انی رو سما اور سردار ان قوم کی مگر انی کی طرح ہے۔ اگر کوئی سردار ہے تو اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ سارے ہی ماٹھوں سے وہ اعلیٰ اور افضل ہے اس کے باوجود ان کی مگر انی تمام انسانی سماج پر قائم ہوتی ہے اور ان کے خلاف یورش یا بغاوت کرنے سے گھنگاڑ ہونے کا اندیشہ ہوتا ہے کیونکہ ماتحت سے سردار افضل و کمال، علم و معرفت اور دینداری میں بڑھ سکتا ہے۔

(ماخوذ از: ہمارے قلعوں کو درپیش اندر ورنی خطرات، کا خلاصہ: ص 139-142)

یہی گنگانی مساوات کا اولین اور بنیادی مفہوم ہے۔

**ایک سوال اور اس کا جواب:**

اگر یہ سوال پیدا ہو کہ قرآن کریم اپنے اس ارشاد (الرِّجَالُ قَوْمُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بِعَصْبِهِمْ عَلَى بَعْضٍ وَّ بِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ) میں خاندان کی گنگانی مرد کے حوالہ کیوں کرتا ہے؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ اسلام نے اس سلسلے کا یہ کوئی نیا، انوکھا یا انہوں قدم نہیں اٹھایا۔ اس لیے کہ تاریخ کی ابتداء سے عورت نے مرد کے بازو میں رہ کر ہی چین کا سانس لیا ہے۔ اپنے اور اپنے بچوں کے بارے میں وہ صرف اپنے شوہر پر ہی اعتماد کرتی ہے اور محنت کرنا اور حالات سے نبرداز ماہوں، اس قسم کے تمام تربو جھ کو وہ صرف مرد کے کانڈوں پر ڈالتی ہے اور آج بھی جبکہ زمانے نے اتنی ترقی کی ہے، عورت یہی سب مرد سے چاہتی ہے۔ کیونکہ یہ میں فطرت کے مطابق ہے۔

آخر اللہ نے مرد کو تو اتنا اور طاقتور جنم دیا، اس کے اعصاب اور پیچھے ایسے بنائے جو ناگوار حالات اور مشکلات کا بوجھ اٹھا سکتا ہے۔ اس کے بال مقابل عورت نازک بدن، ہوتی ہے اس کے جذبات بڑے حساس ہوتے ہیں، اس کے اندر توانائی اور قوت فیصلہ موجود ہو، ان کے شوہر ان کے آقا اور مختلف کل ہوں اور ان کے اندر زنانہ پن، لوح اور کمزوری کے آثار غودار نہ ہوں۔ یاد رکھیے گنگانی کا یہ مطلب ہر گنگنی کہ عورت کو اپنا غلام اور نوکر سمجھ لیا جائے اور جس طرح بعض لوگ نوکروں کے ساتھ اپنا غصیلا اور بد مزاجی والا رو یہ رکھتے ہیں بیوی کے ساتھ بھی اسی طرح کارو یہ رکھا جائے اگر آپ بیوی کو اپنا مخلص دوست سمجھتے ہیں تو پھر اس کے ساتھ اپنا رو یہ بھی دوستانہ رکھیں۔ وہ آپ کی ڈانٹ ڈپٹ تو اس لیے برداشت کر لیتی ہے اور پس کر سب زیادتی بھلا دیتی ہے کہ اس نے آپ کے ساتھ زندگی کا طویل سفر طے کرنا ہوتا ہے اور آپ کے ساتھ وہ ایک بندھن میں بندھی ہوئی ہے ورنہ اگر کسی دوست کے ساتھ اس طرح کارو یہ آپ رکھیں گے تو وہ آپ کے اس رو یہ کو زیادہ دنوں تک برداشت نہیں کرے گا۔ تجربہ اس بات کا شاہد ہے کہ بیوی زندگی کے آخری سانس تک ساتھ بھانے کی

حکیمت اس وقت تک برقرار رکھی جب تک وہ خود تھا کما تھا اور پیداوار کے کل ذرائع اس کے زیر گنگیں ہوتے تھے، لیکن آج حالات بدل چکے ہیں آج عورت بھی کما تی ہے اور پیداوار کے ذرائع پر اس کا بھی تسلسل ہے۔ اس لیے عورت پر مرد کی گنگانی اب نہیں چلنی چاہیے؟

لیکن اس میں ذرہ برابر شک نہیں کہ مغربی دنیا کے اتار چڑھاؤے اس مفروضہ کو قطعی غلط ثابت کر دیا۔ یہ صحیح ہے کہ عورت نے کمیا اور اپنے پیروں پر کھڑی بھی ہوئی، لیکن اس کے باوجود مرد کی گنگانی، بالادستی اور حکیمت کو وہ آج بھی دل سے چاہتی ہے اور اپنے اسی گران کار کی ماتحتی میں اپنے آپ کو رکھنا چاہتی ہے۔ آج مرد کے سامنے سے ہٹ کر کہیں اسے چین اور سکون نصیب نہیں ہوتا۔

اس لیے یہ اعتراف کرنا چاہیے کہ اللہ رب العزت نے تجھ کہا اور اس کے خلاف ڈھنڈو را پیٹئے والے جھوٹے ہیں۔ (اسلام اور جنی مسائل 198-196)

اس میں شک نہیں کہ اللہ نے جو گنگانی مردوں کو سپرد فرمائی، اس کی شان جو بھی ہو لیکن جہاں تک عقل سليم اور فطرت مستقیم رکھنے والی خواتین کا تعلق ہے، وہ یہ چاہتی ہیں کہ ان کے شوہر میں گنگانی کا مادہ ہو، اس کے اندر تو انہی اور قوت فیصلہ موجود ہو، ان کے شوہر ان کے آقا اور مختلف کل ہوں اور ان کے اندر زنانہ پن، لوح اور کمزوری کے آثار غودار نہ ہوں۔

یاد رکھیے گنگانی کا یہ مطلب ہر گنگنی کہ عورت کو اپنا غلام اور نوکر سمجھ لیا جائے اور جس طرح بعض لوگ نوکروں کے ساتھ اپنا غصیلا اور بد مزاجی والا رو یہ رکھتے ہیں بیوی کے ساتھ بھی اسی طرح کارو یہ رکھا جائے اگر آپ بیوی کو اپنا مخلص دوست سمجھتے ہیں تو پھر اس کے ساتھ اپنا رو یہ بھی دوستانہ رکھیں۔ وہ آپ کی ڈانٹ ڈپٹ تو اس لیے برداشت کر لیتی ہے اور پس کر سب زیادتی بھلا دیتی ہے کہ اس نے آپ کے ساتھ زندگی کا طویل سفر طے کرنا ہوتا ہے اور آپ کے ساتھ وہ ایک بندھن میں بندھی ہوئی ہے ورنہ اگر کسی دوست کے ساتھ اس طرح کارو یہ آپ رکھیں گے تو وہ آپ کے اس رو یہ کو زیادہ دنوں تک برداشت نہیں کرے گا۔ تجربہ اس بات کا شاہد ہے کہ بیوی زندگی کے آخری سانس تک ساتھ بھانے کی

کیا آج عورت یہ چاہتی ہے کہ گنگانی اور حکیمت کا سہرا وہ اپنے سر باندھے؟ نہیں! گنگانی جو بھی کا نام ہے، گنگانی مشکلات اور پریشانیوں کے مردانہ و ارمناہ کا نام ہے، گنگانی ذمہ داریوں کے سنبھالنے کا نام ہے، گنگانی زبردست پابندی کا نام ہے۔ گنگانی پھولوں کی تیچ نہیں، کانٹوں کا ہار ہے اور گنگانی کے اسی پھیلی ہوئے مفہوم کے ساتھ ایک گران کار کی بیت یا خود غرضی کے بغیر اپنی ذمہ داریوں کو ٹھیک ٹھیک انجام دیئے کی کوشش کرتا ہے۔ تحریک نسوان کا شور مچانے والے اب تک یہ سمجھتے رہے ہیں کہ مرد کی گنگانی اور

کوشش کرتی ہے اکثر دیکھا گیا ہے کہ بڑھاپے میں دوست رشتہ دار تو کیا اپنی اولاد بھی بعض اوقات بے رُنی پر آتی آتی ہے اور ساتھ چھوڑ دیتی ہے پر وہ نہیں کرتی ایسی حالت میں ایک بیوی کا ساتھ ہی ہوتا ہے جو مرد کی ہمت بڑھاتا ہے بیوی خدمت کرنے میں پیش پیش رہتی ہے وہ آپ کے ساتھ صلے کی تمنا سے بے پرواہ و بے نیاز ہو کر ایک مخلص اور سچے دوست کی طرح آپ کا ساتھ دیتی ہے اس لیے اخلاق کا تقاضہ ہی ہے کہ آپ بھی اپنی بیوی کے ساتھ ایک مخلص دوست والا رویہ رہیں اس کا فائدہ یقیناً آپ کو حاصل ہو گا۔



## بیوی کی خدمات کی قدر کیجئے

اس حوالے سے ایک عالم دین اپنی کتاب میں تحریر کرتے ہیں کہ کیا تم نے کبھی اس بات پر غور کیا ہے کہ تمہاری بیوی انمول ہے کسی دن کاغذ قلم لے کر حساب لگاؤ اور دیکھو کہ تمہاری بیوی ماہانہ تم سے اپنے اوپر کس قدر خرچ کرتی ہے اور روزانہ کتنے کام کرتی ہے۔ اگر تم انصاف سے کام لو گے تو عورتوں کے حقوق کا انکار نہیں کر سکو گے۔

رہا پہلا سوال کہ: بیوی ماہانہ کس قدر خرچ کرتی ہے؟ تو اگر تمہاری بیوی سکھر، باشمور اور صاحب ایمان ہے۔ دیوانی، کپڑوں اور جوڑوں کی اندھادند خرید کرنے والی اور یورپیں عورتوں کی طرح فیشن پرست نہیں ہے۔ تو اس سوال کو اپنی صوابدید اور اپنے ضمیر پر چھوڑ دو کسی شک کے بغیر تمہیں خود محسوس ہو گا کہ اس کا خرچ ایسا زیادہ نہیں، بلکہ بے حد معمولی اور کم ہے۔

اب ہم دوسرے سوال کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور یہ دیکھنا چاہتے ہیں کہ وہ ماہانہ کتنے کام کرتی ہے اور اگر شوہر کی حیثیت سے تم کسی کو اجرت پر بیوی کے تمام کام جیسے پکانے، ریندھنے اور اپنے بچوں کی خدمت کے لیے رکھ چھوڑو تو انہیں کس قدر اجرت تمہیں دینی ہو گی؟

اس کا جواب یہ ہے کہ آپ اپنے ملک کی کرنی کے لحاظ سے حساب کتاب کر کے اندازہ کر سکتے ہیں کہ ماہانہ رقم آپ کو گھر یا کام کا ج کے لیے خرچ کرنا پڑتی ہے۔ جبکہ پاکستانی کرنی کے لحاظ سے کم از کم پانچ ہزار روپے ماہانہ کی حقدار بنتی ہے۔ پھر اس میں شک نہیں کہ اس بظاہر بھاری بھر کم رقم کی حق دار ہونے کے باوجود یقین سے کہا جا سکتا ہے کہ یہ

صف نازک ہمارے گھر کے اکٹھ ایسے جھوٹے بڑے کاموں کو انجام دیتی ہے جیسے آیا، باور چن یا پر شل سکریٹری انجام نہیں دے سکتی۔ اس پر مسترد بیشتر حالات میں وہ تیارداری، علاج معالجہ، بیماروں کی خدمت اور میربانی کے فرائض انجام دیتی ہے اور سب سے اہم بات یہ کہ وہ بچوں کی تربیت کرتی ہے اور یہ وہ ذات ہے جس کے بارے میں بعض مفکرین نے کہا ہے کہ اس کے دامیں ہاتھ پر تخت اور بامیں ہاتھ سے ایک دنیا زیر ہو سکتی ہے۔

تم شام کو تھکے ماندے گھرو اپس آتے تو۔ طبیعت اتنی گری ہوئی ہوتی ہے جس کی وجہ میں بھی معلوم نہیں ہوتی، تو اپنی بیوی سے تکان کی شکایت کرتے ہو، وہ تمہارے سامنے تفریحی اور نشاط پیدا کرنے والی چیزوں پر مشتمل ایک چارٹ پیش کرتی ہے جیسے ساتھ ساتھ حمام میں غسل کا عمل۔ جس میں دونوں ایک دوسرے پر پانی کے چھینٹے اڑا کے۔ یا بیٹ میں اپنے چھوٹے بچے کو تیرانے کی مشق کراؤ، اپنے منصوص کرے میں لیٹ جاؤ، شیریں یادوں اور دلچسپ باتوں سے ایک دوسرے کا ذل بہلا کو، بنسو، کھلیو، تاکہ تکان اور رخ والم دور ہو سکے۔ قریب کے پارک باغچے میں ساتھ ساتھ جاؤ۔ ٹیپ ریکارڈ میں کوئی لطیفہ یا طریقہ یہ رامہ سنو، اپنے یا اس کے خوش واقارب کے یہاں گھری دو گھری کے لیے چڑھ جاؤ۔ انیاء کرام (علیہم السلام) اور صحابہ عظام رضی اللہ عنہ کی زندگی کے سچے واقعات اور ان کی مشکلات اور پریشانیوں کے حالات سنو، اور یہ معلوم کرو کہ انہوں نے کیسے صبر کیا اور ایک دوسرے کو صبر کی تلقین کی۔ پھر اللہ نے ان کے لیے جنت میں کیسی کمی نہیں تیار کیں، جس کی نفس اور دل خواہش کرے گا، جس سے آنکھیں شاد کام ہوں گی اور وہ جیزیں ہوں گی جنہیں نہ کسی آنکھ نے دیکھا ہوگا، نہ کانوں نے سنا ہوگا، نہ کسی کے وہم و مگان میں اس کا گزر ہوا ہوگا۔ اس چارٹ میں درج ایک ایک چیز سے مشکلات اور دنیا کی مصیبتوں کا اندازہ ہوگا۔

اس اثناء میں وہ وفا شعار یوں شربت یا چلوں کا جوں تیار کر کے لائے گی جس سے اعصاب کو کون ہوتا ہے اس کے علاوہ ذرا غور سمجھے کبھی وہ تھمہیں کوئی دلچسپ قسم، عجیب و غریب نکتہ یا چکلہ اور لطیفہ نہار ہی ہوگی۔ ان تمام حالتوں میں یا اس چارٹ کی جو چیز تھمہیں پسند ہوں تھمہیں روحانی فرحت اور اندر دنی سکون بیش از بیش محسوس ہوگا۔ تمہاری تکان

اور تمہارا رخ وغم کافور ہو گا اور اس کا تمام تر سہرا تمہاری رفیقت حیات کے سر جائے گا، جو اچھی طرح جانتی ہے کہ تمہارے اس درود کا درماں کیا ہو سکتا ہے؟

اب مجھے بتاؤ! اگر تم نے اس وقت کسی طبیب سے مشورہ لیا ہوتا اور وہ اس سے بھی معمولی مشقت میں کم سے کم فائدہ پہنچانے کی ادنیٰ کوشش کرتا ہو تو تم اس کی کس قدر فیں اپنی حیب سے ادا کرتے؟

اور اگر تم یقین کرو تو تمہاری الہیہ اول درجہ کے وکیل کا پارٹ بھی ادا کرتی ہے مثلاً تم نے ایک پرانی گھنی پتی کا رخ یہی۔ پہلے دن تم اس پر بیٹھنے تو خوشی سے پھونے نہیں سمائے۔ لیکن جلد ہی تھمیں معلوم ہوا کہ گاڑی میں سینکڑوں عیب اور بے شار خامیاں ہیں۔ اب تم جیز ان ہو کہ کیا کروں؟ کسی ٹک کے بغیر یہ پوپاری یا اس کے ایجنت نے تھمیں دھوکہ میں رکھا۔ لیکن اب تیر کمان سے نکل چکا ہے، تم نے قیمت ادا کر دی اور گاڑی تمہارے نام رجسٹر ہو چکی ہے۔ ایسے وقت میں تمہاری الہیہ حرکت میں آتی ہے اور تھمیں لے کر اس دوکان کا رخ کرتی ہے جہاں سے تم نے گاڑی خریدی تھی۔ یہ پوپاری سے ٹھبھیڑ ہوتے ہی وہ برس پڑتی ہے اور کہتی ہے:

دیکھو میرے شوہر کے ہاتھوں تم نے جو گاڑی بیچی ہے، یہ صرف ایک یہی ٹنکے کا مام آسکتی ہے۔ اس کا انچ جب اشارٹ ہوتا ہے تو اس سے ایسا شور پیدا ہوتا ہے جس سے پورا محلہ جاگ جاتا ہے۔ یہ بھی جب اس کی مہربانی سے اشارٹ ہو جائے ورنہ اس کے علاوہ اس میں ہزاروں عیب ہیں۔ اب تمہارے سامنے دو صورتیں ہیں، یا تو فوراً گاڑی واپس لو، اور کل رقم واپس کرو۔ ورنہ کوثر کا راستہ میرے سامنے کھلا ہے۔ میں ابھی اس کا رخ کرتی ہوں اور تمہاری اس فرم کے خلاف کیس دائر کرتی ہوں، جس سے تمہارے گاؤں کو بھی معلوم ہو جائے کہ تمہاری اوقات کیا ہے اور لوگوں کے ساتھ تم کیسا برداز کرتے ہو۔ یہ سن کر یہ پوپاری فطری طور پر ڈرے گا، اور تمہاری غصہ میں بھری یہی کا جوش کم کرنے کے لیے تم سے زمی سے کہہ گا، جتنا! میں آپ سے درخواست کرتا ہوں کہ میری فرم کو بدنام نہ ہونے دیں۔ گاڑی لایئے اور اپنی رقم گن کر لے جائیے۔ بھلا تائیئے! یہ مشکل مرحلہ کیا آپ سے

حل ہو سکتا تھا؟

اور جہاں تک میں سمجھتا ہوں، تمہاری بیگم اس قسم کا معزکہ سر انجام دینے کے بعد کسی وکیل کی طرح کافی رقم کی حقدار ہو سکتی ہے۔

اس کے علاوہ بیوی بھی مشیر مالیات کا نازک فرض بھی تمہارے لیے انجام دیتی ہے۔ چنانچہ جب تم کسی بھاری خسارے میں پڑ کر سخت پریشان ہو جاتے ہو اور گلوخلاصی کی کوئی صورت نظر نہیں آتی تو بیوی بڑھ کر تم سے کہتی ہے: ٹھیک ہے، کتنا روپیہ کم پڑ رہا ہے؟ میں گھر کے اخراجات سے چھا چھا کر یہ خسارہ پورا کر دوں گی اور دیکھو، تم ہنومت! تمہاری بیگم بھی ایک انجینئر کا فرض بھی تمہارے لیے انجام دیتی ہے۔ آخر یہ اسی کی تجویز تھی کہ پیچھے کی پالکنی یا گلری پر ایک الگ کرہ بنادیا جائے اور آگے کی طرف لو ہے اور شیشہ کی جالیاں لگوائی جائیں۔ اس طرح کافی رقم کی بچت ہو جائے گی۔

مردوں کو اپنے ضمیر پر ہاتھ رکھ کر اس کا اعتراف کر لینا چاہیے کہ صالح اور مخلص بیوی انمول ہوتی ہے۔ اس کی کوئی قیمت نہیں لگائی جاسکتی اور ہزاروں بارہم سے اس بات کی خواہاں ہے کہ ہم اس کے حقوق کے مطابق اس سے برتابہ کریں، اس کی ایک ایک کار کردگی کو یاد رکھیں اور ان سب کے بد لے میں اسے محبت، شفقت پیار اور شکر گزاری کی سوغات دیں۔

نیز گھر کے کاموں میں اس کا ہاتھ بٹانے کے لیے بھی ہمہ وقت کر بستہ ہوں۔ اس لیے کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک زوجہ مطہرہ سے حضور کی گھر میوزندگی کی بات سوال ہوا تو انہوں نے کہا۔ ”آپ صلی اللہ علیہ وسلم گھر کی مشقت میں برابر کا حصہ لیتے تھے۔ بھی اپنے کپڑوں میں پیوند لگاتے تھے اور کبری کا دودھ بھی خود دو جاتے تھے۔



## بیوی کے دل میں بدگمانی پیدا نہ کجھے

مرد کو چاہیے کہ خبردار کبھی بھی اپنی عورت کے سامنے کسی دوسری عورت کے حسن و جمال یا اس کی خوبیوں کا ذکر نہ کرے ورنہ بیوی کو فوراً ہی بدگمانی اور یہ شبہ ہو جائے گا کہ شاید میرے شوہر کا اس عورت کے ساتھ کوئی سانحہ گانٹھ ہے یا کم سے کم قلبی لگا ہے اور یہ خیال عورت کے دل کا ایک ایسا کاشا ہے کہ عورت کو ایک لمحے کے لیے بھی صبر و قرار نہیں نہیں ہو سکتا۔ یاد رکھو! کہ جس طرح کوئی شوہر اس کو برداشت نہیں کر سکتا کہ اس کی بیوی کا کسی دوسرے مرد سے ساز باز ہوا سی طرح کوئی عورت بھی ہرگز ہرگز بھی اس بات کی تاب نہیں لاسکتی کہ اس کے شوہر کا کسی دوسری عورت سے تعلق ہو۔ بلکہ تجربہ شاہد ہے کہ اس معاملہ میں عورت کے جذبات مرد کے جذبات سے کہیں زیادہ بڑھ چڑھ کر ہوا کرتے ہیں لہذا اس معاملہ میں شوہر کو لازم ہے کہ بہت اختیاط رکھے ورنہ بدگمانیوں کا طوفان میاں بیوی کی خونگوار زندگی تباہ و بر باد کروے گا۔

بعض عورتیں اپنے خاوند کی اس حرکت کو کبھی معاف نہیں کرتیں اور انہائی قدم اٹھایتی ہیں جا ہے اس میں کتنا ہی نقصان کیوں نہ ہو ”طبقات ناصری“ میں تحریر ہے کہ والی قچاق قدر خان کی بیٹی ملکہ تراں خاتون جو کہ والی خیو اسٹھان تو کوش کی بیوی تھی بڑی روشن دماغ، مد بر اور قوی دل خاتون تھی اپنے خاوند سے بہت محبت رکھتی تھی ایک مرتبہ اسے معلوم ہوا کہ اس کے خاوند نے کسی لوگوں سے تعلق پیدا کر لیا ہے اس پر وہ سخت غضناں ک ہوئی اور اپنے خاص ملازموں کے ذریعے سلطان کو ایک گرم حمام میں بند کر دیا ہاں اس قدر حرارت تھی کہ سلطان کی جان پر آئی۔ دربار کے کچھ بڑے بڑے امیروں کو اس صورت حال کا علم

ہواتو انہوں نے حمام کا دروازہ توڑ کر سلطان کو باہر نکلا اس وقت سلطان کا سارا جسم پلپلا ہو چکا تھا اور ایک آنکھ ضائع ہو گئی تھی یہ سلطان ۵۹۶ء میں فوت ہوا مشہور حکمران علاء الدین محمد خوارزم شاہ اس کا بیٹا تھا۔

غور کیجئے کوئی بھی عورت ہوا سے ہرگز یہ گوارا نہیں ہوتا کہ کوئی دوسرا عورت اس کے خاوند کی زندگی میں آئے اور اس کی محبت تقسیم ہو جائے خاوند کی توجہ بٹ جائے وہ اپنے خاوند کی پوری توجہ اور پوری محبت کی خواہاں ہوتی ہے۔



## اپنی بیوی کے جذبات کا خیال رکھیئے

خاوند کو چاہیے کہ وہ اپنے کسی ایسے روئے کے باعث بیوی کے جذبات کو ہرگز ٹھیک نہ پہنچائے کہ جس سے بیوی کے دل میں اس کے خلاف نفرت پیدا ہوئی شروع ہو جائے میاں بیوی کی خوش گوارنڈگی بسرا ہونے کے لیے جس طرح عورتوں کو مردوں کے جذبات کا لحاظ رکھنا ضروری ہے اسی طرح مردوں کو بھی لازم ہے کہ عورتوں کے جذبات کا خیال رکھیں۔ ورنہ جس طرح مرد کی ناراضگی سے عورت کی زندگی جہنم بن جاتی ہے اسی طرح عورت کی ناراضگی بھی مردوں کے لیے وبا جان ہو جاتی ہے۔ اس لیے مرد کو لازم ہے کہ عورت کی سیرت و صورت پر طعنہ نہ مارے اور عورت کے میکہ والوں پر بھی طعنہ زدنی اور نکتہ چینی نہ کرے۔ نہ عورت کے ماں باپ اور عزیز واقارب کو عورت کے سامنے برآ بھلا کہے کیونکہ ان باتوں سے عورت کے دل میں مرد کی طرف سے نفرت کا جذبہ پیدا ہو جاتا ہے جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ میاں بیوی کے درمیان ناچاقی پیدا ہو جاتی ہے اور پھر دونوں کی زندگی دن رات کی جلن اور گھشن سے تلنگ بلکہ عذاب جان بن جاتی ہے۔

اکثر دیکھا گیا ہے کہ بعض مردا پس سرال کے بعض رشته داروں سے بلا جتنا لالا رستہ ہیں اور اپنی بیوی کو چڑانے کی غرض سے اُن پر نکتہ چینی کرتے ہیں بیوی اُن کی اس عادت کو اچھا نہیں سمجھتی کیونکہ وہ یہ چاہتی ہے کہ اگر اُس کے کسی رشته دار میں کوئی بُرائی ہے تو اس میں اس کا کیا قصور ہے اسے کیوں طعنے دے کر پریشان کیا جاتا ہے اور خواہ خواہ اپنے گھر میں بُرائی کی فضائیدا کی جاتی ہے اس لیے وہ کوشش کرتی ہے کہ خاوند اپنی اس عادت سے باز آجائے جو مردا پنی یہ عادت نہیں چھوڑتے اُن کی بیویاں اُن سے زیادہ خوش نہیں رہتیں۔

اچھے اور نیک مرد کے لیے لازم ہے کہ وہ اپنی بیوی کے ساتھ اچھا سلوک رکھے اپنے گھر کی فضا کو خونگوار رکھنے کی کوشش کرے اور کوئی ایسی بات جو طمعنے کی شکل میں یادو سرے گئے جذبات کو بھڑکا دینے والی ہو ہرگز نہ کرے۔

### بیوی کے رشتہ داروں کی بھی عزت کرے:

بیوی کے رشتہ دار مرد کے بھی رشتہ دار ہوتے ہیں جس طرح اپنے رشتہ داروں کے ساتھ اچھا سلوک کیا جاتا ہے اسی طرح مرد کو اپنی بیوی کے رشتہ داروں کے ساتھ بھی اچھا رو یہ رکھنا چاہیے یہ نہ کرے کہ گھر میں اپنا کوئی رشتہ دار آجائے تو اس کی خوب اچھی طرح آؤ بھگت کرے لیکن اگر بیوی کا کوئی عزیز رشتہ دار گھر میں آجائے تو ناک بھروسے چڑھائے اور ایسا رو یہ رکھے کہ جس سے بیوی کے جذبات کو ٹھیک پہنچانے اور اسے دکھو ہو کہ اس کا رشتہ دار آیا ہے اور اس کے خاوند نے اس کے ساتھ اچھا سلوک نہیں کیا۔ اگر بالفرض کسی رشتہ دار کے پارے میں کوئی بدگمانی ہے یا کسی غلط فتنی کی بیان پر اس کو اچھا نہیں سمجھتا یا اس کے ساتھ کسی وجہ سے بھی سخن کلائی ہوئی تھی بعد میں صلح ہو گئی لیکن اس کے باوجود مردا پنے دل میں اس کے خلاف عناد رکھتا ہے تو چاہیے کہ درگز رے کام لے اور قطع تعاقی اور قطع حرمی نہ کرے اس لیے کہ احادیث مبارکہ میں اس کی شدید ممانعت آئی ہے۔

”حضرت عبد اللہ بن ابی اوفر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا بیان ہے کہ میں نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سناء ہے کہ اس قوم پر رحمت نازل نہیں ہوتی جس میں کوئی شخص قطع حرمی کرنے والا موجود ہو۔“

یعنی جس طرح صدر حرمی سے اللہ پاک کی رحمتیں اور برکتیں نازل ہوتی ہیں اسی طرح قطع حرمی کی وجہ سے اللہ پاک جل شانہ، اپنی رحمت روک لیتے ہیں، اور یہی نہیں کہ صرف قطع حرمی کرنے والے سے بلکہ اس کی پوری قوم سے رحمت روک لی جاتی ہے، جس کی وجہ یہ ہے کہ جب ایک شخص قطع حرمی کرتا ہے تو دوسرے لوگ اس کو صدر حرمی پر آمادہ نہیں کرتے بلکہ خود ہمیں اس کے جواب میں قطع حرمی کا برداشت کرنے لگتے ہیں۔

ایک اور حدیث پاک میں آتا ہے،

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ لفظ حرم لیا گیا الفاظ حرم سے (جو اللہ جل شانہ، کا نام ہے) پس اللہ جل شان، نے فرمایا کہ (اے رحم) جس نے تجھے جوڑے رکھا (یعنی تیرے حقوق ادا کیے) میں اس کو رحمت کے ساتھ اپنے سے ملا لوں گا اور جس نے تجھے کاٹ دیا میں اس کو (اپنی رحمت سے) کاٹ دوں گا (یعنی رحمت کے دائرے سے الگ کر دوں گا)۔

(مشکوٰۃ المصائب ص ۲۱۹، از بخاری)

معلوم ہوا کہ قطع حرمی کی سزا دنیا و آخرت دونوں میں بھگتی پڑتی ہے، بہت سے خاندانوں میں برہماں گزر جاتے ہیں، اور آپس کے تعلقات ٹھیک نہیں ہوتے آپس میں قتل و خون تک ہو جاتے ہیں، اور مقدمہ بازی تو روزانہ کا مشغله بن جاتا ہے بھائی بھائی پکھبری میں دشمن بنے کھڑے ہوتے ہیں، کہیں بچا سمجھتے دست و گریبان ہو رہے ہیں، کہیں بھائی بھائی میں نفاق ہے ایک نے سکنائی جائیداد بیالی ہے دوسرے نے زرعی زمین پر قبضہ کر لیا ہے، لٹر ہے ہیں، مر رہے ہیں، نہ سلام ہے نہ کلام ہے، آمنا سامنا ہوتا ہے تو ایک دوسرے سے منہ پھیر کر گزر جاتے ہیں۔ بھلان ان چیزوں کا اسلام میں کہاں گزر رہے؟ اگر صدر حرمی کے اصول پر چیزیں تو خاندانوں کی ہر لڑائی فوراً ختم ہو جائے جو لوگ قطع حرمی کو پانی لیتے ہیں، ان کی آنے والی نسلوں کو قطع حرمی کے نتائج برس ہا بر س بھگتی پڑتے ہیں۔

### ruste داروں کے ساتھ حسن سلوک کرنے کا حکم:

اللہ تعالیٰ نے قرآن شریف میں اور حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حدیث شریف میں بار بار رشتہ داروں کے ساتھ احسان اور اچھے برداشت کا حکم فرمایا ہے لہذا ان لوگوں کے حقوق کو بھی ادا کرنا ہر مسلمان مرد اور عورت پر لازم اور ضروری ہے۔ خاص طور پر ان چند باتوں پر عمل کرنا تو لازمی ہے۔  
۱۔ اگر اپنے عزیز و اقرباء مفلس و محتاج ہوں اور کھانے کمانے کی طاقت نہ رکھتے ہوں تو

اپنی طاقت بھرا اور اپنی گنجائش کے مطابق ان کی مالی امداد کرتے ہیں۔  
۲۔ بھی بھی اپنے رشتہ داروں کے بیہاں آتے جاتے بھی رہیں اور ان کی خوشی اور غمی  
میں ہمیشہ شریک رہیں۔

۳۔ خبردار خبردار ہرگز بھی رشتہ داروں سے قطع تعلق کر کے رشتہ کو نہ کاٹیں، رشتہ داری  
کاٹ ڈالنے کا بہت بڑا آنکھ ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:  
**لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعٌ.**  
(مغلوۃ جلد ۲ ص ۲۱۹ محدثی)

یعنی اپنے رشتہ داروں سے قطع تعلق کرنے والا جنت میں نہیں داخل ہو گا۔

اگر رشتہ داروں کی طرف سے کوئی تکلیف بھی پہنچ جائے تو اس پر صبر کرنا اور پھر بھی  
ان سے میل جوں اور تعلق کو برقرار رکھنا بہت بڑے ثواب کا کام ہے۔

حدیث شریف میں ہے کہ جو تم سے تعلق توڑے تم اس سے میل ملا پر کھوا اور جو تم  
پر ظلم کرے اس کو معاف کر دو اور جو تمہارے ساتھ بدسلوکی کرے تم اس کے ساتھ نیک  
سلوک کرتے رہو۔

اور ایک حدیث میں یہ بھی ہے کہ رشتہ داروں کے ساتھ اچھا سلوک کرنے سے  
آدمی اپنے اہل و عیال کا محبوب بن جاتا ہے اور اس کی مادر اسی بڑھ جاتی ہے اور اس کی عمر  
میں درازی اور برکت ہوتی ہے۔  
(مغلوۃ جلد ۲ ص ۳۲۰ محدثی)

ان حدیشوں سے سبق ملتا ہے کہ رشتہ داروں کے ساتھ نیک سلوک کرنے کا کتنا بڑا  
اجرو و ثواب ہے اور دنیا و آخرت میں اس کے فوائد و منافع کس قدر زیادہ ہیں اور رشتہ داروں  
کے ساتھ بدسلوکی اور ان سے تعلق کاٹ لینے کا آنکھ کتابھیاں بک اور خوفناک ہے اور دونوں  
جهان میں اس کا نقصان اور و بال کس قدر زیادہ خطرناک ہے اس لیے ہر مسلمان مردوں عورت  
پر لازم ہے کہ اپنے رشتہ داروں کے حقوق ادا کرنے اور ان کے ساتھ اچھا سلوک کرنے  
سلوک کرنے کا خاص طور پر دھیان رکھیں اور کوئی شریعت کے احکام پر عمل کرنا ہی مسلمان  
کے لیے دونوں جہان میں صلاح و فلاح کا سامان ہے۔ شریعت کو چھوڑ کر بھی بھی کوئی مسلمان

دونوں جہان میں کامیاب نہیں ہو سکتا۔

جو لوگ ذرا ذرا سی باتوں پر اپنی بہنوں، بیٹیوں، پھوٹھیوں، خالاؤں، ماموؤں،  
بچاؤں، بھتیجوں، بھانجبوں وغیرہ سے یہ کہہ کرقطع تعلق کر لیتے ہیں کہ آج سے میں تیراشتہ دار  
نہیں اور تو بھی میرا رشتہ دار نہیں اور پھر سلام کلام، ملنا جانا بند کر دیتے ہیں بیہاں تک کہ رشتہ  
داروں کی شادی وغیری کی تقریبات کا باپیکاٹ کر دیتے ہیں۔ حد ہو گئی کہ بعض بد نصیب اپنے  
قریبی رشتہ داروں کے جائزہ اور کنون و فن میں بھی شریک نہیں ہوتے تو ان حدیشوں کی روشنی  
میں تم خود ہی فیصلہ کرو کہ یہ لوگ کتنے بڑے بد بخت حرام نصیب اور گنگار ہیں۔

### رشتہ داروں سے بھلانی کرو:

جو کوئی اپنے رشتہ دار کی زیادتوں پر صبر کرتا ہے اور اس کے باوجود اس کے ساتھ  
بھلانی کرتا ہے اور حسن سلوک سے پیش آتا ہے تو اللہ رب العزت اسے اجر عظیم عطا فرماتا  
ہے حدیث مبارکہ میں آتا ہے:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ ایک شخص نے عرض کیا، یا  
رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میرے کچھ رشتہ دار ہیں جن سے میں تعلق قائم کرتا ہوں مگر  
وہ بے تلقی کا برتا و برتبے ہیں میں ان کے ساتھ بھلانی کرتا ہوں مگر وہ میرے ساتھ براہی  
کرتے ہیں میں ان کی حرکتوں کو برداشت کرتا ہوں مگر وہ جہالت پر اتر آتے ہیں۔ نبی کریم  
علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا اگر ایسا ہی ہے جیسا کہ تم نے بیان کیا تو گویا تم انہیں گرم را کھ  
پکھا کر ہے ہو اور تمہارے ساتھ جب تک تم ایسا کرتے رہو گے ان کے شر سے محفوظ رکھے  
کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک فرشتہ رہے گا۔  
(مسلم شریف)

### حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا حکم:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نے حضور نبی  
کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ میرے پاس ایک دینار ہے  
(میں اس کا کیا کروں) حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا اپنے اوپر خرچ کرو۔ اس نے کہا

واملے کا دل خوش ہو جاتا ہے اور اس کی محبت میں بھی اضافہ ہوتا ہے خاص طور پر بیوی اگر اپنے خاوند کو کوئی تخفہ پیش کرے تو وہ ضرور اس پات کی توقع رکھتی ہے کہ اس کا خاوند اس کے غل کر سرا ہے اور چند تعریفی کلمات اس کے بارے میں کہے پیارے شکریہ ہی ادا کر دے تو اس کی خوشی کا کوئی تمکان نہیں رہتا۔ اس طرح کی چھوٹی چھوٹی خوشیوں کو سمیٹ کر ہی اپنے گھر کو جنت نظیر بنایا جا سکتا ہے۔ وہ گھر انے جہاں پر چھوٹی چھوٹی خوشیوں کو بھی بھر پور طریقے سے انجوائے کیا جاتا ہے ان گھروں میں بہت کم تینی کی فضایا بیدا ہوتی ہے دلوں میں ایک دوسرے کی محبت ہو تو پھر معمولی معمولی خلاف مزاج باتوں سے درگزر کرنے کا سلسلہ بھی آ جاتا ہے۔ خاوند کو چاہیے کہ وہ اپنی بیوی کے دیے ہوئے تخفے کی قدر کرے اور تخفہ وصول کرتے ہوئے اسے یہ باور کرائے کہ اس کا دیا ہوا تخفہ اس کی پسند کے عین مطابق ہے اگر بالفرض تخفہ پسند نہ بھی آئے تو پھر بھی اس کا دل رکھنے کے لیے ابھی الفاظ استعمال کرے یاد رکھیے بیوی اگر اپنے میکہ سے کوئی چیز لا کر خود بنا کر پیش کرے تو مرد کو چاہیے کہ اگر چہ وہ چیز بالکل ہی گھٹیا درجے کی ہو مگر اس پر خوشی کا اظہار کرے اور نہایت ہی تپاک اور انہائی چاہ کے ساتھ اس کو قبول کرے اور چند الفاظ تعریف کے بھی بیوی کے سامنے کہہ دے تاکہ بیوی کا دل بڑھ جائے اور اس کا حوصلہ بلند ہو جائے۔ خبردار خبردار بیوی کے پیش کیے ہوئے تھفون کو کبھی ہرگز ہرگز نہ ٹھکرائے نہ ان کو حقیر بتائے نہ ان میں عیب نکالے ورنہ بیوی کا دل ٹوٹ جائے گا اور اس کا حوصلہ پست ہو جائے گا۔ یاد رکھو کہ ٹوٹا ہوا شیشہ جوڑا جا سکتا ہے مگر ٹوٹا ہوا دل بڑی مشکل سے جوتا ہے اور جس طرح شیشہ جو جانے کے بعد بھی اس کا داع غنیمہ نہیں ملتا اسی طرح دل جڑ جائے پھر بھی دل میں داغ دھبہ باقی رہ جاتا ہے۔



کہ ایک دینار اور بھی ہے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا انی اولاد پر خرچ کرو۔ سائل نے کہا کہ دودینار کے علاوہ بھی ہے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، رشتہ داروں پر خرچ کرو۔ وہ کہنے لگا کہ تمن سے ایک اور زیادہ بھی ہے تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا اس کو اپنے خادم پر خرچ کرو یہ سن کر اس نے کہا کہ ایک اور بھی ہے۔ تب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، اب تمہیں اختیار ہے اور تم بہتر جان سکتے ہو۔ (ابوداؤد نسائی) رشتہ دار اپنے ہوں یا بیوی کے ہر ایک کے ساتھ اچھا برتاؤ کرنا چاہیے احادیث مبارک میں اس کی بہت زیادہ تاکید کی گئی ہے۔ بیوی کے لیے ایک مثالی خاوند وہی ہوتا ہے جس کے مزاج میں خوش اخلاقی اور مرمت، ہوجو لوں کو توڑنے کی بجائے جوڑتا ہو۔ صدر حجی اور درگزر کرنے والا ہو۔ بیوی کے جذبات کا خاص طور پر خیال رکھتا ہوا پہنچ کی بھی رو یہ سے کوئی ایسا تاثر قائم نہ کرتا ہو کہ جس سے بیوی پر پیشان ہو جائے یا وہ اپنی سکی محسوس کرے۔ عورت کی یہ خواہش ہوتی ہے کہ اس کے خاوند میں تمام اخلاقی خوبیاں موجود ہوں وہ گھر میں ہر وقت نوک جھونک کی فضایا بنا کرے اس لیے مرد کو چاہیے کہ وہ اپنے گھر یلو سکون کی خاطر اپنی بیوی کے جذبات کو نہیں نہ پہنچایا کرے بلکہ ہر جائز معاملہ میں اس کی حوصلہ افزائی کیا کرے اگر کوئی خلاف مزاج بات ہو جائے تو غصے کا اظہار کرنے اور گالی گلوچ سے پرہیز کرے علیحدگی میں بیوی کو پیار سے سمجھائے تو یقیناً یہ انداز زیادہ مفید اس کے لیے ثابت ہو گا اور گھر یلو سکون کو قائم رکھنے میں بھی معاون ہو گا۔

### بیوی کے دیے ہوئے تخفہ کو حقیر نہ جانے

بھی کبھار کسی موقع کی مناسبت سے اگر میاں بیوی ایک دوسرے کو کوئی تخفہ دے دیا کریں تو اس سے دونوں کے مابین محبت و پیار میں خوب اضافہ ہو گا ضروری نہیں کہ تخفہ بہت زیادہ قیمتی ہی دیا جائے معمولی سی قیمت کا بھی تخفہ دیا جا سکتا ہے کیونکہ کہا جاتا ہے کہ تخفہ کی قیمت نہیں بلکہ تخفہ دینے والے کا خلوص اور محبت دیکھی جاتی ہے اس لیے کسی بھی صورت تخفہ کو مکتنہیں سمجھنا چاہیے بلکہ خلوص سے دیے گئے تخفہ کی قدر کرنی چاہیے اس سے تخفہ دینے

تو قرآن و حدیث کے واضح دلائل سامنے ہوتے ہوئے بڑی ڈھنائی کے ساتھ کہہ دیتے ہیں کہ یہ سب باقی مولویوں نے نکالی ہیں، عورتوں کو بے پردہ پھرانے بلکہ گلوں میں نچوانے کو یہ لوگ ترقی سے تبدیل کرتے ہیں۔

عورت صنف نازک تو ہے ہی، کم سمجھ بھی ہے، جب اس کو بہکایا جاتا ہے کہ پردہ ترقی کے لیے آڑ ہے اور ملا کی ایجاد ہے تو یہ اپنی نادانی سے اس بات کو باور کر لیتی ہیں اور میلوں اور جلوں اور پارکوں، بازاروں اور تفریح گاہوں میں پردہ ٹکن، ہو کر بے عبا مردوں کے سامنے گھومتی پھرتی ہیں، اور بے چائی اور عفت و عصمت کے داغدار کرنے والے عمل کو ترقی سمجھتی ہیں، دشمنان اسلام نے اس ترقی کا لفظ یاد کر لیا ہے، اور یہ بھی نہیں جانتے کہ کس چیز کی ترقی محمود ہے اور کون ہی ترقی نہ موم ہے، اگر قوم کی بہو بیٹیاں ہے پردہ ہو کر گھروں سے نکلنیں اور بازاروں، پارکوں میں مردوں کے ساتھ مل جل کر گھومتی پھریں تو اس میں کسی چیز کی ترقی ہے؟ کیا اس میں انسانیت بام ترقی تک پہنچ گئی؟ یا غیرت اور شرافت میں کچھ اضافہ ہو گیا؟ نہیں نہیں، اس سے تو عصمت و عفت کے لاث جانے کی راہیں ہموار ہو گئیں، انسان کی شرافت اور کرامت برپا ہونے کے انتظامات ہو گئے، برائی کی ترقی بھی کیا کوئی ترقی ہے، ایسی ترقی تو شیطان اور اس کے دوستوں کو پسند ہوتی ہے، برائی کی ترقی اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اور مخلصین و مومنین و مومنات کو پسند نہیں ہوتی۔

### پردہ کا حکم اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے:

پردے کے سلسلے میں سب سے پہلے یہ بات یاد رہے کہ پردہ اللہ کی جانب سے فرض کیا گیا ہے، اس میں عورت کی عصمت و عفت ہی کا خیال رکھا گیا ہے، پردہ عورت کو غیر مردوں کی نگاہ سے بچاتا ہے، اس کی حفاظت کرتا ہے، بے شک مغرب میں پردہ نہیں اور وہاں کی عورتیں آزاد اور بے جا ہیں، مگر کیا اس آزادی سے وہاں کی عورتیں محفوظ ہو گئی ہیں، کون نہیں جاتا کہ بے پردگی نے مغرب کی عورت کو خخت نقصان پہنچایا، دنیا میں سب سے زیادہ ناجائز بچے مغرب ہی نے پیدا کیے، مغرب ہی کی لاکھوں عورتوں نے شادی کے بغیر ماں بن کر اپنی سنتی، سنتی تباہ کی، اس بے راہ روی، بد اخلاقی اور بے عزتی اور سماج کی تباہی کو دیکھ کر بہادر بنا چاہتے ہیں، جب ان لوگوں کے سامنے پردہ کے احکام و مسائل پیش کیے جاتے ہیں

### اپنی بیوی کو بے پردگی سے بچائے

خاوند کے لیے لازم ہے کہ وہ اس بات کا خیال رکھے کہ اس کی بیوی شریعت مطہرہ کے احکام کے مطابق پردے کا اہتمام کرتی ہے یا نہیں اگر وہ پردہ نہیں کرتی تو اسے پیار کے ساتھ پردے کے شرعی احکام کے بارے میں بتائے اور اس ضمن میں مکمل طور پر اپنی ذمہ داری کو پورا کرے۔ عورت کے بے پردہ پھرنے سے شیطان کے لیے بہت سی آسانیاں پیدا ہو جاتی ہیں اور وہ جلد اپنے مقصد میں کامیابی حاصل کر لیتا ہے اس لیے شیطان کی چالوں کو ناکام بنانے کے لیے عورت کا پردے میں رہنا، بہت ضروری ہے اور پھر دین اسلام نے بھی اس کی تاکید کی ہے کہ عورت بے پردہ ہو کر گھر سے نہ نکلتا کہ بدنظری کے فتنہ کا آغاز نہ ہو۔ اسلام حیاء اور شرم، عفت و عصمت، غیرت و حیثیت والا دین ہے، اس نے انسانیت کو اونچا مقام دیا ہے، انسان اور حیوان میں جو ایکی فرق ہے وہ اسلام کے احکام پر ہے سے واضح ہو جاتا ہے، اسلام یہ ہرگز گوار نہیں کرتا کہ انسانوں میں حیوانیت آ جائے، اور چوپا یوں کی طرح زندگی گزاریں، مردوں اور عورتوں کے اندر جو ایک دوسرے کی طرف مائل ہونے کا فطری تقاضا ہے، شریعت اسلامیہ نے ان کی حدود مقرر فرمائی ہیں، حقوق نفس اور حظوظ نفس سب کا خیال رکھا ہے، لیکن انسان کو شتر بے مہار کی طرح نہیں چھوڑا کہ جو چاہے کھائے اور جو چاہے پہنچے اور جہاں چاہے نظر ڈالے اور جس سے چاہے لذت حاصل کرے، بہت سے لوگ جو نام نہاد مسلمان ہیں اگرچہ علوم عصریہ میں ماہر ہیں اور دنیاوی معاملات سے اچھی طرح واقف ہیں، یورپ وامریکہ کے یہود و نصاری اور بددین لحدوں اور زندیقوں کی دیکھادیکھی بلکہ ان کی ترغیب اور تحریر سے متاثر ہو کر مسلمانوں کو بھی بیہمیت کے سیالاب میں بہادر بنا چاہتے ہیں، جب ان لوگوں کے سامنے پردہ کے احکام و مسائل پیش کیے جاتے ہیں

وہاں کی حکومتوں کو کارروائی کرنی پڑ رہی ہے، مغرب والے برسوں کی بد اعمالی کی سزا اب بھگت رہے ہیں، اور اعتراض کر رہے ہیں کہ تم نے خدائی احکامات کو چھوڑ کر غلطی کی، مرد فطرتاً عورت کا پرستار ہوتا ہے، وہ عورت کی طرف بے اختیار کھنچتا ہے، عورت کے لیے مذہب، رسوم و رواج، خاندان، عقیدے، حدیث کہ تخت و تاج اور بادشاہی کو بھی چھوڑ دینے کی روایتیں عام ہیں، عورت کے لیے لوگوں نے جنکیں بڑی ہیں، خون کیا ہے، اس کی چاہت کے لیے جان تک قربان کی ہے، جیسا کہ تاریخ کی کتابوں میں ہے اور اخبارات میں آپ پڑھتے ہیں، اور لوگوں سے زبانی سنتے ہیں، اس سے معلوم ہوا کہ عورت کوئی معمولی چیز نہیں، ایک عظیم شے ہے، جس کی حفاظت لازمی و ضروری ہے، وہ لوگ جو عورت کو بے پرده رکھنے کی باتیں کرتے ہیں، وہ حقیقت میں عورت کے دوست نہیں دشمن ہیں۔

### حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنی زوجہ مطہرہ کو پرده کرایا:

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جب پرده نسوان کی آیت نازل ہوئی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سب سے پہلے مردوں کے سامنے ایک چادر وغیرہ کا پرده ڈال کر حضرت نبیؐ کو اندر مستور کر دیا، اس کے بعد تمام ازواج مطہرات کا معمول یہ ہو گیا تھا کہ گھروں میں رہ کر پرده کرتی تھیں، اور پرده کے معاملہ میں بڑی احتیاط رکھتی تھیں۔

(بجوالہ معارف جلد ۱ ص ۲۱۳)

### حضرت ابو طلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا عمل:

پرده کا حکم نافذ ہونے کے بعد ہی ایک دفعہ حضرت ابو طلحہ رضی اللہ عنہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ کہیں جا رہے تھے۔ حضور انور اونٹی پر سوار تھے اور حضرت صفیہ بنت حمیؓ بھی آپؐ کے پیچھے سوار تھیں اتفاقاً حضور انور صلی اللہ علیہ وسلم کی اونٹی کا پاؤں پھسل گیا، حضرت ابو طلحہ رضی اللہ عنہ فوراً اپنی سواری پر سے کوڈ کر عرض کرنے لگے یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میری جان آپ پر قربان ہو آپؐ کو کوئی چوت تو نہیں لگی؟ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمائیں تم سب سے پہلے حضرت صفیہؓ کو دیکھو۔ یہن کر حضرت ابو طلحہؓ نے پہلے تو اپنے چہرہ پر کپڑا ڈالا۔ پھر حضرت صفیہؓ کے پاس پہنچ اور ان کے قریب پہنچ کر ان کے

اوپر کپڑا ڈال کر ان کو چھپا دیا، اس کے بعد حضرت صفیہؓ کھڑی ہو گئیں، پھر اسی طرح مستور کر کے ان کو سواری پر سوار کیا وہوں حضرات سوار ہو کر مدینہ کی طرف تشریف لے چلے، ہم لوگ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ارد گرد جل رہے تھے۔

(بجوالہ صحیح بنماری شریف ج ۲ ص ۲۱۹)

### عورت چھپا کر رکھنے کی چیز ہے:

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ عورت چھپا کر رکھنے کی چیز ہے اور بالاشبہ جب وہ اپنے گھر سے باہر نکلتی ہے تو اسے شیطان سنگئے لگاتا ہے اور یہ بات یقینی ہے کہ عورت اس وقت سب سے زیادہ اللہ سے قریب ہوتی ہے جب کہ وہ اپنے گھر کے اندر ہوتی ہے۔

(الترغیب والترہیب للمنذری ص ۲۲۶ جلد ۱، از طبرانی)

اس حدیث میں اول تو عورت کا مقام بتایا ہے، یعنی یہ کہ وہ چھپا کر رکھنے کی چیز ہے، عورت کو بحیثیت عورت گھر کے اندر رہنا لازم ہے جو عورت پرده سے باہر پھرنا لگے وہ حدود نسوانیت سے باہر ہو گئی۔

اس کے بعد فرمایا کہ جب عورت گھر سے باہر نکلتی ہے تو شیطان اس کی طرف نظریں اٹھا اٹھا کر تاکنا شروع کر دیتا ہے، مطلب یہ ہے کہ جب عورت باہر نکلے گی تو شیطان کی یہ کوشش ہو گی کہ لوگ اس کے خدو خال اور سُن و جمال اور لباس و پوشش پر نظر ڈال کر لطف اندوز ہوں۔

اس کے بعد فرمایا کہ عورت اس وقت سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ کے قریب ہوتی ہے جب کہ وہ اپنے گھر کے اندر ہوتی ہے، جن عورتوں کو اللہ کی نزدیکی کی طلب اور رغبت ہے وہ گھر کے ہی اندر رہنے کو پسند کرتی ہیں، اور حتی الامکان گھر سے باہر نکلنے سے گریز کرتی ہیں۔

اسلام نے عورتوں کو ہدایت دی ہے کہ جہاں تک ممکن ہو اپنے گھر کے اندر ہیں، کسی مجبوری سے باہر نکلنے کی جواہازت دی گئی ہے اس میں متعدد پابندیاں لگائی گئی

ہیں، مثلاً یہ کہ خوبیوں کرنے لکھیں، اور یہ بھی حکم فرمایا ہے کہ عورت راستے کے درمیان نہ چلے، اگر اسے باہر جانا ہی پڑے تو پورے بدن پر موٹی چادر لپیٹ کر چلے۔

نیز فرمایا کہ مرد کی نظر کسی نامحرم عورت پر یا عورت کی نظر کسی نامحرم مرد پر پڑ جائے تو فوراً نظر ہٹالے، اگر عورت کو کسی نامحرم مرد سے بدرجہ مجبوری بات کرنی پڑے تو نرم گفتاری سے بات نہ کرے، اور یہ بھی ارشاد فرمایا ہے کہ عورت بغیر حرم کے سفر نہ کرے حرم بھی وہ ہو جس پر بھروسہ ہو، فاسق حرم جس پر اطمینان نہ ہواں کے ساتھ سفر کرنا درست نہیں ہے، اسی طرح شوہر یا حرم کے علاوہ کسی نامحرم مرد کے ساتھ سفر کرنا درست نہیں ہے، اسی اجازت نہیں ہے اور حرم بھی وہ ہو جس پر اطمینان ہو، یہ سب احکام درحقیقت عفت و عصمت حفاظہ رکھنے کے لیے دیے گئے ہیں۔

### عورت کا پردہ کوئی نئی بات نہیں ہے:

یہ یاد رہے، کہ عورتوں کا اجنبی مردوں سے پردہ کرنا اور اجنبی مردوں کے ساتھ عورتوں کا بے تکلف ملاقات و اختلاط نہ کرنا یہ کوئی آج نئی بات نہیں، بلکہ تمام انبیاء و صلحاو شرفاں میں ہمیشہ سے رہی ہے، کیونکہ یہ جیادہ غیرت فطری و قدرتی ہے، یہی وجہ ہے کہ جب جنت میں حضرت آدم علیہ السلام اور حوا علیہ السلام نے شجر منوع کھالیا تو فوراً یہ جتنی لباس اتر گیا اور ستر کھل گیا، تو قدرتی لحاظ سے وہاں بھی حضرت آدم علیہ السلام اور حوا علیہ السلام نے اپنے ستر ڈھانپنے کے لیے پتے باندھ لیے اسی طرح حضرت شعیب علیہ السلام کی دو صاحجز ادیوں کا قصہ ہے، جو قرآن کریم میں آیا ہے کہ اس میں لڑکیاں اپنی بزریوں کو پابند پلانے کے لیے بستی کے کنوں پر گئیں، جہاں لوگوں کا ہجوم تھا، اور وہ سب اپنے اپنے جانوروں کو پابند پلارہ ہے تھے تو قرآن کریم میں ہے کہ یہ لڑکیاں ایک طرف الگ کھڑی ہو گئیں، حضرت موسیٰ علیہ السلام جن کا اس وقت اتفاقی، طور پر مسافرانہ انداز میں وہاں گزر ہوا تو ان لڑکیوں کو عیندہ کھڑے دیکھ کر دریافت کیا جواب میں حضرت شعیب علیہ السلام کی صاحجز ادیوں نے صرف دو باتیں بتلائیں۔

۱۔ پہلی بات یہ کہ اس وقت یہاں مردوں کا ہجوم ہے، ہم اپنے جانوروں کو اس وقت پابند

پلاکیں گے جب یہ لوگ فارغ ہو کر چلے جائیں گے۔

۲۔ دوسری بات یہ بتائی کہ ہمارے باب پورے ضعیف ہیں، جس کی وجہ سے ہمیں یہ کام بطور مجبوری کرنا پڑ گیا ورنہ گھر سے باہر کا کام تو صرف مردوں کا ہے۔

اس کے بعد ان دونوں لڑکیوں نے جب گھر میں جا کر اپنے والد محترم کو صورت حال بتائی تو حضرت شعیب نے اپنی صاحجز ادیوں کو حکم دیا کہ جاؤ ان کو بلا کے لا او، جب وہ بلا نے گئیں تو عورت سمجھ کر حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اپنی نگاہیں نیچے کر لیں، پھر جب چلنے لگے تو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے فرمایا تم میرے پیچے پیچھے چلو! اور اپنے گھر کا راستہ پیچھے بتلاتی رہو، اس سے معلوم ہوا کہ حضور انور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زمانے سے پہلے زمانے میں اور ان کی شریعت میں بھی عورتوں مردوں کا دوش بدوش ہو کر چلنا اور بے تکلف میل ملاپ قابل مذمت تھا۔ یہ مردوں کے دوش بدوش کام کرنے کے دعوے اور بازاروں اور سڑکوں پر پریڈ کرنے اور تعلیم سے لے کر ہر شب عذر ندیگی میں مردوں کے بے تکلف اختلاط، ضیافتؤں اور کلبیوں میں بے تکلف ملاقاتوں کا سلسلہ، صرف یورپیں اقوام کی بے حیائی اور فاشی کی پیداوار ہے، ورنہ صرف اہل شرائع ہی نہیں دنیا کے عام شریف خاندانوں میں بھی ایسا اختلاط نہیں تھا، عرب کی پوری تاریخ اس پر شاہد ہے۔

عورت کے پردے کے بارے میں قرآن و احادیث میں واضح احکامات موجود ہیں اس حوالے سے سطور بالا میں مختصر طور پر اس لیے بیان کیا گیا ہے کہ ایک مسلمان خاوند ان سے آگاہ ہو کر اپنی بیوی کو پردے کی خود روت، اہمیت اور فرضیت کے بارے میں بتائے اور بیوی سے پردے کی پابندی کراچے جو کہ یقینتاً خاوند اور بیوی دونوں کے مفاد میں ہے اور اللہ تعالیٰ اور اس کے پیارے رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خوشنودی کے حصول کا باعث ہے۔ حضرت حسن بصریؓ فرماتے ہیں کہ اے لوگو! کیا تمہاری غیرت یہ گوارا کرتی ہے کہ تمہاری بیویاں بازاروں میں سڑکوں پر کافروں کے ساتھ گھومتی پھریں اور اپنا جسم مردوں کے جسم کے ساتھ رکڑ کر چلیں، خدا اس کا بہت برا کرے جس کے پاس غیرت نہ ہو۔

(بجوال احیاء جلد ۲ ص- ۱۱۶)

## سرال والوں کو تنگ نہ کرے

دنیا کی چکا چوند سے متاثر ہو کر بعض مرد جن کی آمد نی محدود ہوتی ہے یا جن کے اوپر لاچ اور حرص کا بھوت سوار ہوتا ہے جو دولت کے حصول میں اس تدریخ و غرض اور لاچی ہوتے ہیں کہ اگر ان کی بیوی کا تعلق کھاتے پینتے گھرانے سے ہو یعنی سرال والے دولت مند ہو تو اپنے رشتے کا ناجائز فائدہ اٹھاتے ہوئے سرال والوں کو اس حد تک تنگ کرتے ہیں کہ ان کی زندگی جہنم بنا کر رکھ دیتے ہیں طرح طرح کے مطالبے کرتے ہیں داماد کے مطالبوں پورے نہ ہوں تو ان کی بیٹی کو طلاق کی دھمکیاں دے کر پریشان کرتے ہیں داماد کے مطالبے سے تنگ آ کر لڑکی کے گھروالے جبڑوں اپنے داماد کا مطالبہ پورا کرنے کی کوشش کرتے ہیں وہ ہر وقت اسی خوف اور پریشانی میں رہتے ہیں کہ کہیں ان کی بیٹی کو طلاق نہ ہو جائے اپنی بیٹی کے گھر کو آبادر کھنکی کی خاطر داماد کے مطالبے پورے کرتے جاتے ہیں۔

بعض داما دیے بھی ہوتے ہیں جن کے سرال والے سفید پوش لوگ ہوتے ہیں ان کے ہاں مال و دولت کی فراوانی نہیں ہوتی مگر اس کے باوجود وہ لاچی داما د کے مطالبے پورے کرنے کے لیے اپنی بھرپور کوشش کرتے ہیں ان کو ہر وقت یہ خدش لگا رہتا ہے کہ کہیں ان کی بیٹی کا گھر نہ آ جز جائے۔ ہر مسلمان کو قاعدت کی دولت حاصل کرنی چاہیے اور لاچ سے پرہیز کرنا چاہیے لاچ بُری بلا ہے جو انسان کا کسی بھی وقت پیچھا نہیں چھوڑتی۔ لاچی خاوند سے اس کی بیوی بھی ناخوش رہتی ہے اور مجبوری کے ساتھ اپنے تعلق اور ذمہ داری کو بھاتی ہے کیونکہ وہ نہیں چاہتی کہ اس کے میکے والوں کو اس کا خاوند ناجائز تنگ کرے۔

لاچ ایک یہ بہت ہی بُری خصلت ہے اور نہایت خراب عادت ہے۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے بندے کو جو رزق و نعمت اور مال و دولت یا جاہ و مرتبہ ملا ہے اس پر راضی ہو کر قاععت کر لیتا چاہیے۔ دوسروں کی دولت اور نعمتوں کو دیکھ کر خود بھی اس کو حاصل کرنے کے چکر میں پریشان حال رہتا اور غلط و سمجھ ہر قسم کی تدبیروں میں دن رات لگے رہتا۔ بھی جذبہ حرص و لاچ کہلاتا ہے اور حرص و طمع در حقیقت انسان کی ایک پیدائشی خصلت ہے۔

چنانچہ حدیث شریف میں ہے کہ اگر آدمی کے پاس دومیدان بھروسنا ہو جائے تو پھر وہ ایک تیرے میدان کو طلب کرے گا کہ وہ بھی سونے سے بھرجائے اور ابن آدم کے پیٹ کو قبر کی مٹی کے سوا کوئی چیز نہیں بھر سکتی اور جو شخص اس سے تو بے کرے اللہ تعالیٰ اس کی توبہ کو قبول فرمائے گا۔ (مشکوٰۃ جلد ۲ ص ۲۵۰ بھجتی)

اور ایک حدیث میں ہے کہ ابن آدم بوزھا ہو جاتا ہے مگر اس کی دو چیزیں جوان رہتی ہیں ایک امید و سری مال کی محبت۔ (احیاء العلوم جلد ۳ ص ۲۳۸ وغیرہ)

لاچ اور حرص کا جذبہ خوراک لباس مکان، سامان، دولت، عزت، شہرت غرض ہر نعمت میں ہوا کرتا ہے اگر لاچ کا جذبہ کسی انسان میں بڑھ جاتا ہے تو وہ انسان طرح طرح کی بد اخلاقیوں اور بے مرمتی کے کاموں میں پڑ جاتا ہے اور بڑے سے بڑے گناہوں سے بھی نہیں چوتا۔ بلکہ سچ پوچھئے تو حرص و طمع اور لاچ در حقیقت ہزاروں گناہوں کا سرچشمہ ہے اس سے خدا کی بنناہ مانگتی چاہیے۔

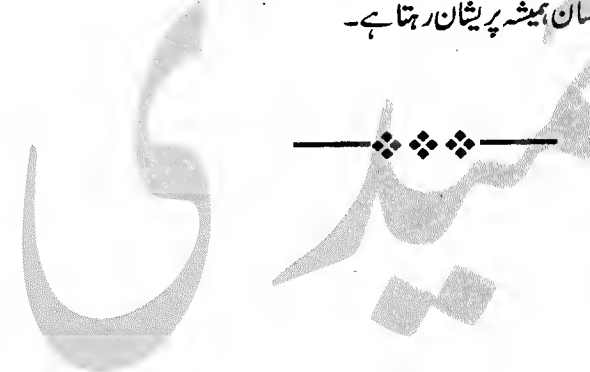
### لاچ کا علاج:

اس قلبی مرض کا علاج صبر و قاععت ہے یعنی جو کچھ خدا کی طرف سے بندے کوں جائے اس پر راضی ہو کر خدا کا شکر بجالائے اور اس عقیدہ پر جم جائے کہ انسان جب مال کے پیٹ میں ہوتا ہے اسی وقت فرشتہ خدا کے حکم سے انسان کی چار چیزیں لکھ دیتا ہے۔ انسان کی عمر، انسان کی روزی، انسان کی نیک نصیبی، انسان کی بد نصیبی۔ بھی انسان کا نوشتہ تقدیر ہے۔ لاکھ سارے مگروہی ملے گا جو قدر یہ میں لکھ دیا گیا ہے اس کے بعد یہ سمجھ لو کہ خدا کی رضا اور اس

کی عطا پر راضی ہو جاؤ اور یہ کہہ کر لائج کے قلعے کوڈھادو کہ جو میری تقدیر میں تھا وہ مجھے ملا اور جو میری تقدیر میں ہو گا وہ آئندہ ملے گا اور اگر کچھ کمی کی وجہ سے قلب میں تکلیف ہو اور نفس ادھر ادھر لپکے تو صبر کر کے نفس کی لگام کھینچ لو۔ اسی طرح رفتہ رفتہ قلب میں قناعت کا نور چمک اٹھے گا اور حرص والائج کا اندر ہی رابطہ بھی جھٹ جائے گا۔ یاد رکھو۔

حص ذلت بھری فقیری ہے جو قناعت کرے تو نگر ہے

انسان کو جو کچھ خدا کی طرف سے مل جائے اس پر راضی ہو کر زندگی بسر کرتے ہوئے حص اور لائج کو چھوڑ دینا اس کو قناعت کہتے ہیں۔ قناعت کی عادت انسان کے لیے خدا کی بہت بڑی نعمت ہے۔ قناعت پسند انسان سکون و اطمینان کی دولت سے مالا مال رہتا ہے اور حر یص اور لایچی انسان ہمیشہ پریشان رہتا ہے۔



## بچوں کے سامنے بیوی سے جھگڑا نہ کرے

گھر میں میاں بیوی کے مابین کسی بات پر اختلاف ہو جانا کوئی بُری بات نہیں ہے مگر اس اختلاف کو جھگڑے کی بنیاد نہیں بننا چاہیے اگر بالفرض ایسی صورت حال پیدا ہو جائے تو ٹھنڈے دل و دماغ کے ساتھ صبر و تحمل سے کام لیتا چاہیے اس کا بہترین علاج خاموشی ہے اگر دونوں چند منٹوں کے لیے خاموشی اختیار کر لیں تو پھر وقت کے ساتھ غصہ ٹھنڈا ہو جاتا ہے اور جھگڑے کی نوبت نہیں آتی۔ گھر میں بچے موجود ہوں تو پھر خاص طور پر اس بات کا خیال رکھا جائے کہ بچوں کے سامنے جھگڑے کی کیفیت پیدا نہ ہو۔ سمجھدار خاوند کو چاہیے کہ وہ بچوں کے سامنے بیوی کے ساتھ نہ جھگڑے اور فرش گولی سے پر ہیز کرے کیونکہ بچے باپ کے رویے کا اثر بہت جلد قبول کرتے ہیں اپنے باپ کو جھگڑتا ہواد کیخنے سے بچوں کے ذہنوں پر منفی اثرات مرتب ہوتے ہیں جو یقیناً ان کے لیے کوئی مفید بات نہیں ہے۔ لہائی جھگڑا تو ویسی ہی بُری بات ہے حدیث پاک میں آتا ہے کہ جھگڑا الہادی کو اللہ تعالیٰ ناپسند کرتا ہے اس لیے اگر مزاج کے خلاف کوئی بات ہو جائے تو سہولیت اور معقول گفتگو کے ساتھ معاملے کو طے کر لیتا نہیں ہی۔ عمدہ اور بہترین عادت ہے جھگڑے نکار کی عادت کمینوں اور بد تہذیب لوگوں کا طریقہ ہے اور یہ عادت انسان کے لیے ایک بہت مصیبت کا پیش خیمه ہوتی ہے۔

گھر میں بیوی کے ساتھ جھگڑے کی نوبت آجائے تو اپنی زبان کو اپنے قابو میں رکھ کوئی بُرے الفاظ منہ سے نہ نکالے کہ جس سے بچوں کے اخلاق پر منفی اثرات پڑیں۔ اپنی زبان کی اچھی طرح حفاظت کرے کہ فرش گالیاں نہ منہ سے نکلیں زبان ہی کی وجہ سے بہت سی لڑائیاں جنم لیتی ہیں اگر زبان کو قابو میں نہ رکھا جائے تو پھر اس کا خیا زہ ضرور بھگتا

پڑتا ہے ایک حدیث پاک میں آتا ہے، حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، جب انہی آدم صبح کرتا ہے تو جسم کے تمام اعضاً زبان کے سامنے عاجزانہ یہ کہتے ہیں کہ تو اللہ تعالیٰ سے ڈر کہ ہم سب تیرے ساتھ وابستہ ہیں اگر تو سیدھی رہی تو ہم سب سیدھے رہیں گے اور اگر تو نیزھی ہو گئی تو ہم سب نیزھے ہو جائیں گے۔

(ترمذی شریف)

ایک اور حدیث پاک میں آتا ہے، حضرت سفیان بن عبد اللہ ثقیل رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! سب سے زیادہ کس چیز کا مجھ پر خوف ہے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنی زبان اطہر پکڑ کر ارشاد فرمایا یہ ہے۔

زبان کی حفاظت کے ضمن میں حضرت ہل بن سعد رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا جو شخص میرے لیے اس چیز کا ضامن ہو جائے جو اس کے جبریوں کے درمیان ہے (یعنی زبان) اور اس کا جو اس کے دونوں پاؤں کے درمیان میں ہے (یعنی شرمگاہ) تو میں اس کے لیے جنت کا ضامن ہوں۔

(بخاری شریف)

بیوی کے ساتھی کی صورت پیدا ہو جائے تو مسلمان خاوند کے لیے لازم ہے کہ وہ اپنی زبان کو اپنے قابو میں رکھے پئے ماں باپ کے کردار کا اثر جلد قبول کر لیتے ہیں اپنے بچوں کی کردار سازی کرتے ہوئے اس بات کا خصوصی طور خیال رکھا جائے کہ گھر میں اُن کے سامنے جھگڑے کی فضاقائم نہ ہوئے پئے ماں باپ کو جھگڑتا ہوا دیکھتے ہیں تو وہ پریشان ہو جاتے ہیں اُن کی نگاہ میں دونوں کا احترام موجود ہوتا ہے اس لیے اُن کا پریشان ہو جانا بجا ہے وہ لڑائی میں کسی ایک کی طرفداری کا خطہ مول نہیں لیتے اس لیے اپنے بچوں کو آزمائش میں نہ ڈالیے جسروں کو اپنی عادت کا حصہ بنائیے گھر کی فضاقو خشکوار رکھتے ہوئے زندگی کو پرسرت بنانے کی کوشش کریں۔

## بیوی سے ہمستری کی ممانعت کے ایام کا لاحاظہ کر کے

عورت اللہ رب العزت کی ان گنت نشانیوں میں سے ایک نشانی ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے کسی اور مٹی سے نہیں بلکہ خود مرد کے بدن سے بنایا کہ یہ اس کی خدمت گزار بن کر نہیں بلکہ اس کی شریک حیات بن کر ساتھ ساتھ زندگی کے دن گزارے شادی ہو جانے کے بعد اسلام نے پورا موقع اور مکمل اجازت دی ہے کہ خاوند بیوی سے اور بیوی خاوند سے دستور کے مطابق پوری طرح متین ہوں۔ اس ضمن میں کوئی قدغن نہیں لگائی گئی اور کوئی رکاوٹ باقی نہیں رکھی گئی ہے نہ ہی دوسروں کی رکاوٹ برداشت کی گئی ہے باہمی تعلق کو قائم کرنے کے لیے دن اور رات کی کوئی قید نہیں رکھی البتہ بعض ایسے ایام اور موقع ہیں جن میں خاوند کو بیوی کے ساتھ ہمستری کرنے کی ممانعت کی گئی ہے لہذا خاوند کو چاہیے کہ اس شرعی ممانعت کا لاحاظہ رکھے۔

### روزہ کی حالت میں:

سال میں ایک مہینہ رمضان المبارک کا آتا ہے جس میں ہر مسلمان مردوں عورت پر روزہ فرض ہے اور حالت روزہ میں مقارت کی اجازت نہیں ہے مگر پھر بھی باہم گفتگو اور دلچسپی کی باتوں کی ممانعت نہیں کی گئی ہے ممانعت کا تعلق صرف روزے کی حد تک ہے افطار کے بعد اور ان وقتوں کے علاوہ جیسا کہ معلوم ہے رمضان میں بھی آزادی عطا کی گئی ہے چنانچہ قرآن حکیم میں ارشاد ہوتا ہے۔

ترجمہ: ”روزوں کی راتوں میں تمہارے لیے اپنی عورتوں کے پاس جانا جائز کر دیا گیا ہے وہ تمہاری پوشاک ہیں اور تم ان کی پوشاک ہو۔“ (سورہ البقرہ)

امام طبری نے اس آیت کے تحت نکتہ کے طور پر کیا (هُن لِبَاسٌ لَكُمْ) میاں بیوی دنوں ایک دوسرے کے حق میں بہنزلہ پوشک کے ہیں۔ کیونکہ بخوبی کے وقت ان کی پوشک اتر جاتی ہے اور دنوں ایک لباس میں ملتے ہیں اور باہم اس طرح ہم آغوش ہوتے ہیں جیسے بدن کا لباس بدن سے ملا ہوتا ہے۔ جب دو آدمی ایک دوسرے سے اس طرح گھل مل جاتے ہیں، تو کہا جاتا ہے کہ وہ ایک قابل ایک پوشک کی طرح ہم آہنگ ہیں۔ یا ایک دوسرے کے لیے پوشک کا درجہ رکھتے ہیں۔ کیونکہ پوشک بھی (پردہ پوشی اور) سکون کا باعث ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

**جَعَلَ لَكُمُ الْيَلَلَ لِبَاسًا.**

(فرقان: 47) وہی تو ہے جس نے رات کو تمہارے لیے پردا (کا وقت) بنایا۔

یعنی تسلی کا باعث بنایا جس سے تم سکون پاتے ہو۔ ہر آدمی کے حق میں اس کی بیوی کا یہی حال ہوتا ہے۔ اس کے سہارے اسے سکھ چین اور سکون قلب نصیب ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

**وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيُسْكُنَ إِلَيْهَا.**

(اعراف: 189) اور اسی سے اس کا جزو ابنا یا تاکہ وہ اس سے سکون (خاطر) حاصل کرے۔

اس طرح گویا ساتھ ساتھ رہائش اور سکونت ہونے کی وجہ سے وہ ایک دوسرے کے لیے آڑاً اور بہنزلہ پوشک کے بن جاتے ہیں۔

الثرب العزت نے ایک اور آیت مبارکہ میں اس بات کی اجازت دی ہے کہ غروب آفتاب کے بعد سے میاں بیوی سے بیوی خاوند سے ہر طرح لطف اندوڑ ہو سکتی ہے اس طرح جس طرح کھانے پینے کی عام اجازت ہے چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے۔

ترجمہ: ”سو تم ان سے ملوطاً اور جو تمہارے لیے تجویز کر دیا ہے اس کا سامان کرو اور کھاؤ پیو اس وقت تک کہ تم کو سفید خط صحیح کا تمیز ہو جائے سیاہ خط سے۔“ (سورۃ البقرہ)

### حیض و نفاس کے دنوں میں ممانعت:

یہ دو موقع ایسے ہیں جن میں عورت قدرتی طور پر گندگی میں بہتلا رہتی ہے ایک حیض کا وقت ہے جو خون غیر حاملہ کو ہر ہمینہ آیا کرتا ہے جس کی زیادہ سے زیادہ مدت دس دن ہے اور کم سے کم تین دن، دوسرا نفاس کا زمانہ ہے کہ عورت کے ہاں جب ولادت ہوتی ہے اس کے بعد اس کو مسلسل کئی بھتے خون آثار ہتا ہے اس کی زیادہ سے زیادہ مدت چالیس یوم ہے اور کم کے لیے کوئی خاص مدت معین نہیں ہے حیض و نفاس کے ان دنوں میں بھی مقابرات سے پرہیز کا حکم دیا گیا ہے جیسا کہ پہلے بتایا گیا ہے یہ گندگی کا زمانہ ہوتا ہے طبعاً ایسے وقت میں عورت کے پاس جانے سے نفرت ہوتی ہے دوسرے مہلک امراض کے پیدا ہونے کا بھی خدشہ رہتا ہے۔ قرآن حکیم میں ارشاد ہوتا ہے۔

ترجمہ: ”لوگ آپ سے حیض کا حکم پوچھتے ہیں آپ فرمادیجھے وہ گندی چیز ہے پس تم حیض میں عورتوں سے علیحدہ رہو اور ان سے قربت نہ کیا کرو جب تک کہ وہ پاک نہ ہو جائیں، پھر جب وہ اچھی طرح پاک ہو جائیں تو ان کے پاس آؤ جاؤ جس جگہ سے اللہ تعالیٰ نے تم کو اجازت دی ہے۔“ (سورۃ البقرہ۔ آیت ۲۸)

ایک حدیث پاک میں آتا ہے حضرت زید بن اسلام (تابعی) کا بیان ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے ایک شخص نے دریافت کیا کہ جب میری بیوی کے ماہواری کے دن ہوں اس وقت میرے لیے ازدواجی سلسلہ کے تعلقات کی کس حد تک اجازت ہے؟ آپ نے فرمایا کہ اس کے جنم پر تپنڈ باندھ دو، پھر اس کے اوپر کے حصہ میں مشغول ہو سکتے ہو (مثلاً بوسہ لے سکتے ہو)۔ (مشکوٰۃ المصائب ص ۵۶، از موطاً و مسند داری)

ماہواری کے زمانے کے متعلق جواہکام میں ان میں ایک یہ حکم بھی ہے کہ عورت کا شوہر اس سے لذت حاصل نہ کرے، لیکن لذت حاصل کرنے کی کئی صورتیں میں، اور حکم بھی الگ الگ ہے، میاں بیوی کا جو ایک خاص کام ہے جس میں شرم کی سب حدیں نٹ باتی ہیں یہ زمانہ حیض میں بالکل حرام ہے، اگر کبھی ایسا ہو جائے تو توبہ کریں۔

باتی رہا ایام ماہواری میں حیض والی عورت کے سات انھنا بیٹھنا، کھانا پینا، تو یہ سب جائز ہے، مگر اس بات کا خیال لازم ہے کہ ناف سے لے کر گھنون تک عورت کے جسم کا جو حصہ ہے ایام ماہواری میں شوہر اس حصہ کو ہاتھ نہ لگائے اور نہ کوئی دوسرا اعضا سے چھوائے، ناف سے اوپر اور گھنون سے نیچے عورت کے جسم کا جو حصہ ہے ایام ماہواری میں شوہر اس کو ہاتھ لگا سکتا ہے اور بوسہ دے سکتا ہے، حدیث بالا میں جو یہ فرمایا کہ "حیض کی حالت میں اپنی بیوی کو تہبید بندھوا کر اس کے اوپر والے حصہ میں مشغول ہو سکتا ہے،" اس کا مطلب یہ ہے کہ بوسہ لے سکتا ہے، ہر، بیوی، کرچھو سکتا ہے۔

مسئلہ: جو فصل ابھی بیان ہوئی ہے عورت پر لازم ہے کہ مرد کو اس کی خلاف ورزی نہ کرنے دے اور مقاربت تو بالکل ہی نہ ہونے دے، اگر عورت کی رضا مندی سے گناہ کا کام ہو گا تو وہ بھی گنہگار ہو گی، جہاں تک ممکن ہو مرد کو گناہ سے باز رکھے۔

مسئلہ: نفاس کے زمان میں بھی میاں بیوی مقاربت نہ کریں، اس زمانہ میں وہ شرعاً حرام ہے، البتہ نفاس والی عورت کے ساتھ اس کا شوہر یا اولاد یا دوسرے محروم کھانپی سکتے ہیں اور انھی بیٹھ سکتے ہیں۔

مسئلہ: اگر کسی عورت کا حیض دس دن دس رات پورے ہو جانے پر ختم ہوا ہے اور اس عورت نے سستی کا حل کی وجہ سے غسل نہیں کیا تو اس کا شوہر غسل کرنے سے پہلے بھی اس سے مقاربت کر سکتا ہے مگر بہتر اور افضل یہی ہے کہ غسل سے پہلے پرہیز کرے۔

مسئلہ: اور اگر دس دن کے اندر اندر عادت کے مطابق کسی عورت کا حیض ختم ہو گیا (جیسے کسی کو پانچ یا چھ دن کی عادت تھی) اور عورت نے ابھی غسل نہیں کیا ہے اور نہ کسی نماز کا آخری وقت اس قدر گزرا ہے کہ جس میں غسل کرنے اور تکمیر تحریر کرنے کی گنجائش باقی ہو تو اس صورت میں اس کا شوہر اس سے مقاربت نہیں کر سکتا ہاں اگر عورت غسل کرچکی ہے یا ایک نماز کا وقت گزر گیا کہ جس میں غسل کر کے تکمیر تحریر (اللہ اکبر) کہہ سکتی تھی، تو میاں بیوی کی مقاربت جائز ہے۔

مسئلہ: جتنے دن حیض آنے کی عادت ہے اگر اس سے کم دن حیض آ کر رہ گیا۔ مثلاً سات دن

کی عادت تھی، کسی مہینہ پانچ دن آ کر خون بند ہو گیا تو عورت کو چاہیے کہ غسل کر کے نماز اور فرض روزہ شروع کر دے، لیکن اس کے شوہر کو مقاربت کرنا جائز نہیں ہے اگرچہ غسل کرچکی ہو، ایام عادت پورے ہونے کا انتظار کرے۔

حیض و نفاس سے فراغت کے بعد خاوند کے لیے کسی طرح کی کوئی رکاوٹ اور قدغن نہیں ہے ان چند دنوں میں عورت آرام کر کے تازہ دم ہو جاتی ہے اور حیض کے بعد اس میں حمل کی صلاحیت بڑھ جاتی ہے۔ یہی وہ موقع ہیں جن میں خاوند کو بیوی سے ہمسٹری کرنے کی ممانعت کی گئی ہے ان موقع کے علاوہ اگر کوئی شرعی قباحت پیش نہ آگئی ہو تو ہر وقت خاوند اور بیوی باہم سکتے ہیں اور تسلیم نفس حاصل کر سکتے ہیں۔



پاداش میں عورتوں کے خلاف گھریلو تشدد میں برا بر اور مستقل اضافہ ہو رہا ہے۔

یہ بھی دیکھنے میں آیا ہے کہ بیٹا پیدا ہونے کی امید میں ہر مرتبہ بڑی کی پیدائش مرد کی بڑی کی خواہش اور آرزو میں اور زیادہ شدت پیدا کر دیتی ہے کیونکہ زیادہ تر مرد بیٹے کے ہی خواہش مند ہوتے ہیں۔ اگر کوئی عورت ایک سے زیادہ بچیوں کو جنم دیتی ہے تو سرال میں اس کو بُر ابھلا کہا جاتا ہے ہمارے معاشرے میں آج بھی لوگ یہ نہیں سمجھ پائے کہ بچ کی جنس کا ذمہ دار اللہ تعالیٰ نے مرد کو بنا لیا ہے۔ خواتین کی اکثریت اپنے اوپر ہونے والے مظالم پر خاموشی اختیار کر لیتی ہے جس کا اثر ان کی آئندہ زندگی پر یوں پڑتا ہے کہ ایک عورت کی خود اعتمادی اور عزت نفس مجرور ہو جاتی ہے۔

ایک مسلمان خاوند کو ان تمام باتوں کی طرف خصوصی طور پر توجہ دینی چاہیے کہ وہ اپنی بیوی کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آئے بیٹانہ ہونے کی صورت میں اس کا الزام عورت کے سر نہ تھوپے اور اس بنا پر اس کے ساتھ تشدد آمیز روپی اختیار نہ کرے اپنی بیوی کی عزت نفس کا خیال رکھے اگر اس کے گھروالے یعنی اس کی والدہ یا بھینیں اس بات کو بنیاد بنا کر اس کی بیوی کے ساتھ فضول جھگڑا کریں یا طمعنے دیں تو ان کو پیارے سمجھائے اور ان کو بتائے کہ یہ تو اللہ تعالیٰ کی عطا ہے جس کو چاہے بیٹا عطا کرے جسے چاہے بیٹی سے نوازے اس میں اس عورت کا کوئی قصور نہیں ہے جو اولاد کو پیدا کرتی ہے۔ گھر میں بیوی کے ساتھ اگر خاوند کا روپی ٹھیک ہو تو بیوی کو ایک طرح کا حوصلہ جاتا ہے وہ اپنے سرال والوں کی تمام تنخباں میں کر بھلا دیتی ہے ہر صرف یہ خیال کر کے کہ اس کا خاوند تو اس کے ساتھ ہے اس کا ہمدرد اور اس سے پیار کرنے والا ہے اس کے بر عکس اگر خاوند بھی بیوی کو طمعنے دے اور تنقید کا نشانہ بنائے تو پھر اس کا دل ٹوٹ جاتا ہے کیونکہ وہ اپنے خاوند کے لیے ہی تو سرال والوں کے طمعنے برداشت کرتی ہے اگر خاوند بھی اپنی ماں اور بہنوں کے کہنے میں آکر اس سے اچھا سلوک نہ کر لے تو وہ بے چاری سوائے رونے اور کڑھنے کے اور کیا کر سکتی ہے اس لیے بیوی کی مجبوری کا ناجائز فائدہ نہ اٹھائیے اور اپنی شریک حیات کو خوش رکھنے کی کوشش کیجئے۔

## بیٹا پیدا نہ کرنے پر بیوی کو تنقید کا نشانہ نہ بنائیے

حضور رسول کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی آمد سے قبل بچیوں کو زمین میں گاڑ دینا ایک روان جبن چکا تھا جانوروں کی طرح ان کا بھی بیو پارہ ہوتا لوگ بیٹیوں، بہنوں اور بیویوں کو جو توں کے ہار پہنا کر ان کی تنقید کرتے ایسے علمت کے دور میں ہادی برحق صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے عورت کو مقام اور حقوق عطا کیے اور اپنے گھر سے اس عظیم احسان کا آغاز کرتے ہوئے ازواج مطہر استرضی اللہ تعالیٰ عنہم اور اپنی پیاری صاحبزادیوں خصوصاً سب سے چھوٹی بیٹی سیدہ فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے احترام کی مثالیں قائم کیں اس کے بعد صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم اور خلفائے راشدین نے بھی اس پیغام کو آگے بڑھایا۔ کس قدر افسوس کی بات ہے آج جبکہ تم سب مسلمان ہونے کے دعویدار ہیں ہمارے معاشرے میں بہت سے گھرانے ایسے بھی ہیں۔ جہاں بات بات پر بیٹانہ ہونے پر خاوند اور سرال والوں کی طرف سے عورت کو تنقید کا نشانہ بنایا جاتا ہے گھر سے نکال دینے کی دھمکیاں، بڑائی جھگڑوں میں گالی گلوچ اور مار پیٹ سے بھی درلنگ نہیں کیا جاتا۔ یہہ تکلیف دھوامل ہیں کہ جن سے اکثر عورتوں کو گزرننا پڑتا ہے۔ اس کی وجہ صرف اور صرف یہ ہے کہ عورت ایک کمزور صفت نازک ہے جس طرح خاوند اسے گھر میں رکھنا چاہے اُسے رہنا پڑتا ہے۔

اس افسوس ناک حقیقت سے انکار ممکن نہیں کہ ہمارے معاشرے میں مردوں کو عورتوں کی زندگی کا حاکم سمجھا جاتا ہے جسمانی طور پر عورت کا کمزور ہونا بچے کی ولادت کی ذمہ داریاں ادا کرنا اور معاشری لحاظ سے مردوں پر انحصار کرنا یہ تمام عوامل میں کر مردوں کو عورتوں کا حافظ اور فیل بنا تے ہیں جس کی وجہ سے عورتوں پر مرد کا درجہ برتر ہو جاتا ہے اور عورتوں کے اوپر حکمرانی اور تشدد کا ماحول وجود میں آتا ہے انہی وجہات کی بناء پر بیٹا پیدا نہ کرنے کی

عورت پر یہ حقیقت عیاں ہو جائے کہ جب تک خاوند کی فرمانبرداری نہ ہوگی خاوند اس کے حسن کے جلووں سے متاثر اور ناز و نماز کے تیروں سے گھائل نہیں ہو سکتا اور اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ عورت اپنی روشن سے باز آئے گی۔ اس کے غور اور تکبر کا سرنیچا ہو گا اور وہ دوبارہ شاکستہ اور نیک اطوار ہو جائے گی۔ لیکن اگر یہ تدبیر بھی کارگر نہ ہو تو خاوند ان کی بھلائی اور اس کے آئندہ مفاد کے لیے مرد کو یہ اجازت ہے کہ اپنی بیوی کو مناسب طریقہ سے جسمانی اذیت پہنچائے، اسے مارے اور احادیث مقدسہ میں اس مار کا بھی معقول طریقہ بتایا گیا ہے۔ لیکن کسی شہر کے لیے یہ مناسب نہیں ہو گا کہ وہ ان تمام سزاوں کو ایک ساتھ بکھا کرے۔ اس کے بعد اے امداد رحیم اور تدبیر سے کام لیتا چاہیے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:

إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْاً كَبِيرًا  
(نساء: 34)

بِشَّرَ اللَّهُ عَالِيٌّ شَانٌ أَوْ بَلَدٌ مَرْتَبَةٌ.

امام ابن کثیر فرماتے ہیں اس آیت میں مردوں کو تنبیہ کی گئی ہے کہ ”اگر انہوں نے عورتوں پر کسی معقول وجوہات کے بغیر جزو زیادتی کی، تو یا ان کے حق میں برآ ہو گا کیونکہ اللہ بڑا بلند و بالا، بڑا زبردست ہے۔“ مار پیٹ اور زجر و توبخ کے اس نظام پر بعض لوگوں کو بڑا اعتراض ہے۔ لیکن مشاہدہ اور تجربہ شاہد ہے کہ اصلاح و تربیت کی بعض ناگزیر صورتوں میں اس کی بڑی ضرورت ہے۔ جیسے نافرمانی اور سرکشی کا عام، ہوجانا وغیرہ۔ دور کیوں جائے آج تربیت اور اصلاح کے یورپین ماہرین بھی طباء کی نافرمانی اور سرکشی کی صورتوں میں لوٹ کر اسی جسمانی اذیت اور مار پیٹ کو سودمند اور موثر سمجھنے لگے ہیں۔ جبکہ اس تدبیر اور علاج کو اختیار اور ایجاد کرنے کا عظیم ہر اسلام کے سرجاتا ہے۔ جس نے جدید ترین نظریوں کے مطابق عورتوں کی نفیات کا خصوصی خیال رکھا اور مختلف نفیاتی حالات کو مد نظر رکھتے ہوئے سزاوں میں بھی تنوع اور فرق کو لمحو ظر کھا ہے۔ مثال کے طور پر بستر پر چھوڑ دینے کی اس تلقین میں عظمت اور حرج آفرینی کا زبردست راز مضمرا ہے۔ کیونکہ ایک بستر پر اپنے پیچے بیوی کو سلاٹے رکھنے لیکن اس کی طرف ملتفت نہ ہونے میں خاوند کی جادہ بھری زبردست شخصیت کا ثبوت ملتا ہے اور یہ ثابت ہوتا ہے کہ عورت اپنی تہامت نقد سامانی اور مشوہ ناز کے

## لڑائی کی صورت میں صلح کر لینی چاہیے

اگر کسی وجہ سے میاں بیوی کے مابین تلخی پیدا ہو جائے اور نوبت جھگڑے تک پہنچ جائے تو اس صورت حال کو طول نہیں دینا چاہیے اور صلح کر لینی چاہیے تاکہ جھگڑے کی وجہ سے اس کے بُرے اثرات بچوں پر نہ پڑیں اور گھر ٹوٹنے سے فک جائے اگر بیوی نے کوئی ایسی بات کر دی ہے جس سے جھگڑا بیدا ہوا ہے یا بیوی کے مزان میں سرکشی پیدا ہو گئی ہے جس کی وجہ سے میاں بیوی کے مابین ہر وقت جھگڑا ہوتا رہتا ہے تو خاوند کو چاہیے کہ وہ بیوی کو زندگی سے بچانے کی کوشش کر کے قرآن حکیم میں ارشاد ہوتا ہے۔

ترجمہ: ”اوْرَجَنْ بَيْوَوْنَ سَمَيْهِنْ سَرْكَشِيْهِ كَانَدِيْشَهِ هُوْتَوْ آنَيْسِنْ پَهْلَيْهِ بَجُونِيْ بَسْجَهَا دُوْ (اگر نہ سَبْجَهِينْ تو) ان کے ساتھ سونا ترک کر دو۔ (اگر پھر بھی نہ سَبْجَهِينْ تو) آنَيْسِنْ مَارْوَوْ پَهْرَ آگْرَ وَ فَرْمَانْ بَرْ دَارْ ہو جا مَيْنْ تو ان پر بہانہ مت ڈھونڈو۔ بے شک اللہ تعالیٰ عالی شان اور بلند مرتبہ ہے۔

یہ آیت اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ اگر عورت اپنے شہر کی نافرمانی کرے تو خاوند کو چاہیے زندگی اور پیار سے اس کی تربیت اور درستی کی کوشش کرے۔ مثلاً سب سے پہلے شوہر اسے عزاداری کرے، احکام الہی اسے یاددا لائے، اطاعت پر اجر و ثواب اور نافرمانی کرنے والی عورتوں کے لیے دوزخ کی آگ سے جس طرح ذرایا دھمکایا گیا ہے، اس سے اس کو آگاہ کرے۔ اگر نصیحت کا رامدنه ہو، تو شوہر اسے خوابگاہ میں اس طرح چھوڑ دے کہ اس سے محبت نہ کرے، لیکن شرط یہ ہے کہ اپنے اور اس کے مشترک بستر سے علیحدہ نہ ہو، بلکہ دوسری طرف ہو کر سو جائے، بشرطیکہ مرد مضبوط ارادے کا مالک ہو، تاکہ نافرمان

تیروں سے آ راستہ ہونے کے باوجود بھی مرد کی قد آور شخصیت کے آگے بے بس ہے، اس کا ضعف اور کمزوری عیاں ہے اور بالآخر جلد ہی مجبور ہو کر اسے خاوند کی تابعداری اور اطاعت کے لیے سرتلیم کرنا ہو گا۔ آداب و اخلاق سے مزین ہو کر آئندہ ہر قسم کی نافرمانی سے گریز کرنا ہو گا۔ اس لیے خاوند کی محراج فریضی شخصیت کے آگے اس کی ایک بھی نہیں چل سکے گی۔ یہ تمام اقدامات ایک خاوند کی طرف سے یہوی کے ساتھ صلح اور اسے راہ راست پرلانے کے لیے ہیں اس لیے خاوند کو جائے یہوی کے ساتھ جھگڑا کرنے کے اسلامی اصولوں کے مطابق یہوی کے ساتھ بناہ کرنے کی کوشش کرنی چاہیے۔

### میاں یہوی کو سمجھداری سے کام لینا چاہیے:

بعض اوقات یہوی سمجھداری سے کام لیتی ہے اور اپنے گھر کو قائم رکھنے کے لیے خاوند کے ساتھ اس طرح سمجھوتہ کر لیتی ہے کہ جھگڑا ابیداہی نہیں ہوتا اس صورت میں خاوند کو بھی چاہیے کہ وہ یہوی کی سمجھداری سے فائدہ اٹھاتے ہوئے یہوی سے صلح کرنے میں پس و پیش نہ کرے اس طرح دونوں کی صلح سے گھر نوٹنے سے بچ جاتا ہے۔ قرآن حکیم میں ارشاد ہوتا ہے۔

ترجمہ: ”اور اگر کسی عورت کو اپنے خاوند کی طرف سے زیادتی یا بے رغبتی کا اندر یا شہ ہو تو میاں یہوی پر کچھ گناہ نہیں کر آپس میں (کسی قرار دار پر) صلح کر لیں اور صلح ہر حال بہتر ہے اور مال کی حرمن تو سب ہی میں ہوتی ہے اور اگر تم ایک دوسرے کے ساتھ اچھا سلوک کرو اور پرہیز گاری اختیار کرو، اللہ تعالیٰ اعمال کی پوری خبر رکھے والا ہے۔“  
(نساء: 128)

یہوی کی سمجھداری اور خاوند کی داشتمانی سے گھر میں سکون رہتا ہے احادیث مبارکہ میں آتا ہے کہ جب اُم المؤمنین سیدہ سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا پر بڑھاپے نے غلبہ کیا تو حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ان کو طلاق دینے کا ارادہ فرمایا ایک رات جبکہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے بیت اٹھر میں تشریف لے جا

رہے تھے تو سیدہ سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا گزر گاہ میں آ کر بیٹھ گئیں۔ جب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے سامنا ہوا تو عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! آپ میری یہ رخاست قبول فرمائیں کہ مجھے طلاق دینے کا ارادہ فخر کر دیں کیونکہ اب دنیا میں میری کوئی خواہش نہیں ہے اور صرف ایک خواہش یہ ہے کہ آخرت میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ازوٰج مطہرات کے زمرے میں میرا بھی حشر ہو اور میں نے اپنی باری حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے حق میں چھوڑ دی۔ چنانچہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو طلاق دینے کا ارادہ ختم فرمادیا۔

میاں یہوی کو باہمی افہام و تفہیم سے کوئی ایسا حل تلاش کر لینا چاہیے کہ جس سے دونوں کے مابین رشتہ قائم رہے اور تنازع بیانہ ہو۔ کوئی بھی نیک عورت اس بات کی خواہاں نہیں ہوتی کہ اس کا گھر نوٹ جائے وہ حتی الوضع کوشش کرتی ہے کہ اس کا گھر آبادر ہے اس لیے خاوند کا بھی یہ فرض بتاتا ہے کہ وہ اپنی یہوی کی اس کوشش کی قدر کرے اور اس کے ساتھ مصالحت کر لے جھگڑے کی مدت کو دراز نہ کرے۔



## ثالث مقرر کرنا

اگر میاں یوں اپنے مائین ہونے والے جھگڑے کو ختم نہ کر سکیں اور مصالحت کی کوئی صورت نہ کل سکتو چاہیے کہ ان کے درمیان صلح کرانے کے لیے کسی ثالث کا تقریر کر لیا جائے اور ثالث کو چاہیے کہ وہ میاں یوں کی آپس میں صلح کرانے کے لیے ہر ممکن کوشش کرتے تاکہ دونوں کا گھر آباد رہے دونوں کے درمیان نیک نیتی سے صلح کرائے، اس لیے کہ اس کی فضیلت بہت زیادہ ہے اس سے اللہ تعالیٰ کی رضا و خشنودی حاصل ہوتی ہے۔ ایک حدیث پاک میں آتا ہے۔

حضرت ابوالدرداء رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، کیا تمہیں ایسا کام نہ بتاؤں جو درجے میں روزے، صدقہ اور نماز سے بھی افضل ہو۔ ہم نے عرض کیا کیوں نہیں۔ فرمایا کہ دو شخص کے درمیان صلح کروادینا اور دو شخصوں کے درمیان فسادِ الناموٹ نے والی حرکت ہے۔ (ترمذی۔ ابو داؤد)

### صلح کرانے والے سے اللہ تعالیٰ خوش ہوتا ہے:

اللہ رب العزت اس بات کو پسند فرماتا ہے کہ دوناراض اشخاص کے درمیان صلح کرادی جائے پورا دگار عالم قیامت کے دن جبکہ یوم حساب قائم ہو گا مونین کے مائین صلح کرا کر ان کو ایک دوسرے سے راضی فرمادے گا اور ان کو جنت میں داخل فرمائے گا اس ضمن میں امام غزالی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اپنی تصنیف میں ایک حدیث پاک نقل فرماتے ہیں کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے فرماتے ہیں کہ ایک دن حضور نبی کریم علیہ

اصلوٰۃ والسلام (صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے درمیان) تشریف فرماتے کہ اچاہک نہی فرمائی۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! اس نہی کی کیا وجہ تھی؟ فرمایا میں دیکھ رہا ہوں کہ قیامت کا میدان ہے میری امت کے لوگ وہاں آئے ہیں اور زانوؤں کے مل کھڑے ہو گئے ہیں۔ ایک کہہ رہا ہے اے اللہ! میرا انصاف اس (دوسرے) سے طلب فرماتے کہ اس نے مجھ پر ظلم ڈھایا ہے اللہ تعالیٰ حکم فرماتا ہے ”اس کا حق ادا کر دو“ وہ کہتا ہے کہ اے پورا دگار! میرے پاس دینے کو کیا رہا ہے؟ میری ساری نیکیاں تو مدعا لے گئے ہیں۔ اللہ تعالیٰ دادخواہ سے کہتا ہے کہ کہاوب کیا کہتے ہو اس کے پاس تو ایک بھی نیکی نہیں ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اے اللہ! میرے گناہ اس کے ذمے کردے اور لو، اس کے گناہ اس کے حوالے کر دیے گئے ہیں لیکن اسے رہائی پھر بھی حاصل نہیں ہوتی۔ (وہ بدستور جواب دہ ہے) اور یہ کہتے ہوئے حضور علیہ اصلوٰۃ والسلام آبدیدہ ہو گئے اور فرمایا، کتنا عظیم دن ہے یہ کہ ہر شخص اپنے گناہوں کے بوجھ سے گرانیاں ہو رہا ہے اور اسے کسی جگہ ڈال دینے کا آرزو مند ہے، اور پھر سلسلہ کلام جاری رکھتے ہوئے فرمایا کہ اب اللہ تعالیٰ نے دادخواہ سے کہا ہے کہ فلاں چیز میں جھاںک کر دیکھو تو بھلا کیا ہے؟ اب وہ شخص (دادخواہ) کہہ رہا ہے کہ یہ تو بڑے پیارے پیارے شہر ہیں جن میں سونے چاندی کے محلات بنے ہوئے ہیں جو بیرونے جواہرات سے مزین و آراستہ ہیں (اور پھر ساتھ ہی کہتا ہے کہ) اے پورا دگار! ایک پیغمبر یا شہید یا صدیقوں کے لیے بنائے گئے ہیں؟ اللہ تعالیٰ کا جواب ہے کہ یہ اس شخص کے ہیں جو ان کی قیمت ادا کر دے۔ وہ عرض کرتا ہے کہ اے پورا دگار! کون ہے جو ان کی قیمت ادا کر سکے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ تو بھی ادا کر سکتا ہے۔ وہ کہتا ہے یا اللہ! میری کیا مجال ہے میں اتنی قیمت کھاں سے ادا کر سکتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ سن اس کی قیمت اس سے زیادہ کچھ نہیں کہ تو اپنے بھائی کو معاف کر دے۔ اب وہ شخص (خوش سے اچھل کر) کہہ رہا ہے کہ یا اللہ! میں اسے معاف کرتا ہوں۔ میں نے معاف کر دیا۔ اب اللہ تعالیٰ کے کہنے پر اس نے دوسرے کا ہاتھ پکڑ لیا ہے اور لو۔ وہ دونوں جنت میں چلے جا رہے ہیں۔ اس کے بعد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ سے ذردا اور آپس میں صلح صفائی کے ساتھ رہو کیونکہ اللہ تعالیٰ

## اسلامی دولہا

اسلام میں کفر ان نعمت کو پسند نہیں کرتی (یعنی وہ خوبصورت نہیں ہیں اس لیے میری طبیعت ان کی طرف مائل نہیں ہوتی) حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا، اس کا باغ (جو کہ حق مہر کے طور پر تجھے دیا گیا تھا) تو واپس کر دے گی؟ عرض کیا، ہاں۔ چنانچہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت ثابت بن قیس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرمایا کہ باغ لے لو اور طلاق دے دو۔ (بخاری و مسلم)

### اللہ تعالیٰ کا خوف:

میاں اور بیوی کو اپنے جھگڑے کے دوران اس بات کو مد نظر رکھنا چاہیے کہ ان کے درمیان مصالحت و مفاہمت نہ ہونے کی صورت میں جو نتیجہ تکلیف گا وہ اُن کی آئندہ آنے والی زندگی پر منفی اثرات مرتب کرے گا خاص طور پر ایسے میاں بیوی جن کو اللہ تعالیٰ نے اولاد کی نعمت سے نوازا ہے اُن کو ضرور سوچ بچار سے کام لینا چاہیے اور اللہ رب العزت کے احکامات کو پیش نظر رکھتے ہوئے اُن پر عمل کریں اور اپنا سر تسلیم فرم کر دیں کیونکہ اسی میں فلاں اور کامیابی کا راز مضمون ہے ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے۔

”بلاشبہ ایمان والوں کی بات تو یہ ہے کہ جب وہ اللہ اور اس کے (رسول) کی طرف بلائے جاتے ہیں، تاکہ رسول ان میں فیصلہ کر دیں، تو وہ کہتے ہیں کہ ہم نے (حکم) سننا اور مانا! اور یہی لوگ فلاں پانے والے ہیں۔ (سورہ نور)

اس ضمن میں ضروری ہے کہ میاں بیوی اپنی انا کو چھوڑ دیں اپنے دل میں خوف خدا پیدا کریں اور دونوں میں سے جو بھی مفاہمت و مصالحت کی طرف زیادہ مائل ہو وہ یہ کہتے ہوئے اپنی گفتگو کا آغاز کرے کہ ہمیں اللہ تعالیٰ سے ڈرنا چاہیے اور تم بھی اپنے دل میں اللہ تعالیٰ کا خوف پیدا کرو کہ ہمارے کسی غلط فیصلے سے گھر ٹوٹ جائے گا برسوں کی رفاقت پل بھر میں ختم ہو جائے گی بچوں کا مستقبل تاریک ہو جائے گا اس لیے بچوں کی خاطر سب کچھ بھلا دیتے ہیں اور گھر کی خوشیوں کو واپس لے آتے ہیں تمام مصلحتوں کو بالائے طاق رکھتے ہوئے ایک دوسرے سے درگزر کرتے ہیں نہ تم کوئی شکوہ کرو نہ میں کوئی شکایت کرتا ہوں

قیامت کے دن مومنوں میں صلح کرائے گا۔ (کیمیائے سعادت)

### دو ثالثوں کی تقریبی:

اگر میاں بیوی کے درمیان جھگڑے کی صورت میں مفاہمت کا کوئی طریقہ کارگر نہ ہو سکے یعنی دونوں مفاہموں کے لیے آمادہ نہ ہوتے ہوں اور ہر ایک نے اپنی انا کا مسئلہ بنا لیا ہو تو چاہیے کہ مفاہمت کی ایک آخری کوشش کرتے ہوئے ثالثوں کے ذریعے مصالحت کی کوشش کی جائے قرآن حکیم میں ارشاد ہوتا ہے۔

اور اگر تمہیں میاں بیوی کی باہمی خلافت کا اندر یہ ہو تو ایک منصف مرد کے خاندان سے اور ایک منصف عورت کے خاندان سے مقرر کرو۔ اگر وہ (دونوں منصف) صلح کرنی چاہیں گے تو اللہ ان کے درمیان موافقت پیدا کر دے گا۔ بلاشبہ اللہ (سب کچھ) جانے والا (اور) خبر رکھنے والا ہے۔ (نساء: ۳۵)

میاں بیوی میں اختلاف و اتفاق ہو جانے کے بعد ان (خاوند اور بیوی) کے باہم انتخاب سے صالح اور نیک ثالثوں کا چنانہ عمل میں آئے گا۔ پھر فریقین کے ثالث سمجھا ہوں گے اور اختلاف کی وجہ کو تلاش کریں گے اور جہاں تک ان سے بن سکے گا صلح صفائی اور میل ملáp کی کوشش کریں گے اگر مفاہمت کی دولت ہاتھ آگئی تو یہ سب سے بہتر اور تحسین کے لائق ہو گا اور اگر کوئی صورت اس قسم کی نہ نکلے، تب دونوں کو علیحدہ کر دیا جائے گا۔ پھر اگر قصور شوہر کا ہے تو اسے حکم دیا جائے گا کہ وہ پورا مہر عورت کے حوالہ کرے، بشرطیکہ نفقہ کی طرح اس کی ادائیگی نہ ہوئی ہو اور اگر بیوی کا قصور نہ ہے اور علیحدگی کا مطالبہ اس نے خود کیا ہے تو اسے پورا مہر شوہر کے حوالہ کرنا ہو گا۔ جیسا کہ ایک حدیث پاک میں آتا ہے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضرت ثابت بن قیس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی زوجہ محترمہ نے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہو کر عرض کی کہ یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! ثابت بن قیس (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) کے اخلاق و دین کی نسبت مجھے کچھ کلام نہیں (یعنی ان کے اخلاق بھی اچھے ہیں اور دیندار بھی ہیں) مگر میں

اللہ تعالیٰ اور اس کے پیارے رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام صلح کو پسند کرتے ہیں اس لیے ہم اللہ تعالیٰ اور اس کے پیارے نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے حکم کو مانتے ہوئے آپس کے اختلافات کو بھلا دیتے ہیں اور صلح کر لیتے ہیں۔

اگر میاں یہوی آپس میں اس طرح کی گفتگو کرنے کے اہل نہ ہوں تو پھر مصالحت کرانے والے کوچا ہیے کہ وہ دونوں کو خوف خدا یاد دلانے اور اسی طرح کی باتیں یا موقع کی مناسبت سے وہ جو بھی مناسب سمجھے اپنی باتوں سے ان کو سمجھانے کی کوشش کرے۔ میاں یہوی کو یہ یا درکھنا چاہیے کہ ان کے لیے اپنے اختلاف اور چھڑوں کو منٹانے کے لیے احکام الہی کو قبول کرنا ہی وہ تیر بہدف علاج اور منفرد تدبیر ہے جس کے سہارے ازدواجی زندگی استوار اور برقرارہ رکھتی ہے۔ نیز اس کے اندر خود ان کا اور ان کی اولاد، غرض سب کا مفاد مضر ہے۔ مزید یہ کہ کسی خلفشار اور انتشار کے بغیر یہ حل تمام مشکلات کا مداراً بنتا ہے۔ اسی کی بدولت مجرم اپنے گناہ یا قصور کا اعتراض کرتا ہے۔ اللہ اور اس کے رسول کے فرمان کے مطابق اپنی اصلاح کے لیے دوڑ پڑتا ہے اور نفسانی خواہشات، دلی جذبات اور انسانی یا ذاتی مصلحتوں کو ایک طرف ڈال کر ان کی کوئی پرواہ نہیں کرتا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

ترجمہ: ”پھر اگر کسی معاملہ میں باہم اختلاف ہو جائے تو اگر تم اللہ اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتے ہو، تو اس معاملہ میں اللہ اور اس کے رسول کے حکم کی طرف رجوع کرو! اسی میں تمہارے لیے بھلائی ہے اور اس کا انجام بھی اچھا ہے۔“ (نساء: 59)

سرشی اور ترد کے موضوع پر گفتگو کرتے ہوئے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ میاں یہوی کے ضمیر کو چھوڑ جائے اور اس بات کی تاکید کی جائے کہ وہ اپنی اولاد اور بال بچوں کے پارے میں اللہ سے ذریں، اپنی انسانیت اور ضد کو چھوڑ کر مصالحت کے لیے آمادہ ہوں اور اپنی بعض اغراض اور ضرورتوں کو اپنی اولاد پر قربان کریں، اس لیے کہ آخر انہوں (اولاد) نے کیا گناہ کیا ہے؟ کہ مردیا عورت اپنی سرشی اور نافرمانی کی سزا انہیں دیں؟ ان معموم جانوں کو خلاقی اور دماغی صدموں سے دوچار کریں اور انہیں تاریک مستقبل کے حوالہ کریں؟ کیونکہ اس سرشی کا انجام چھڑا بڑا اور علیحدگی پر جا کر ختم ہوتا ہے۔

کسی خاندان کو اچاڑ کریا اس کی بنیادوں کو جڑ سے اکھاڑ کر شیطان جتنا خوش ہوتا ہے، اتنا کسی اور ایسے جرم پر نہیں خوش ہوتا جس کا انسان ارتکاب کرتا ہے۔ کیونکہ شیطان کی اس تابع داری اور اطاعت سے بچوں کا مستقبل تباہ ہو جاتا ہے امت مسلمہ اور ملت اسلامیہ ہلاکت کی راہ پر چل پڑتی ہے۔ سوائے ان لوگوں کے، جن پر اللہ رب العزت حرم فرمائے۔

قصہ منحصر! ہر مسلمان میاں یہوی کا طریقہ یہ ہوتا چاہیے، جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”ایک مومن خاوند اپنی صاحب ایمان الہی سے لغض و نفرت نہ رکھے!“ کیونکہ اگر اس کی ایک عادت اسے ناگوار معلوم ہوتی ہے، تو کسی دوسری عادت سے اسے ضرور خوشنی بھی ہوتی ہے۔ (مسلم)

مصطفیٰ صادق رانج رحمۃ اللہ علیہ نے کیا خوب کہا ہے:

اسلام ہر مرد عورت کے سامنے ان کی آنے والی نسل کی صورت میں امت کا تصویر ان کے سامنے پیش کرتا ہے اور اس مفہوم کو قطبی ایجادی شکل دیتا ہے۔ تاکہ مردانہ اور زنانہ جذبات سے بالآخر ہو کر مردوں عورتوں کے اندر ایسے جذبات موجود ہوں جن کے سبب وہ ایک دوسرے سے وابستہ اور جڑے رہیں۔ ان کا حیوانی یہوی (لوہڑہ) جس کی شرست اتفاق واختلاف دونوں ہیں۔ اسلام اس یہوی (لوہڑے) کے اندر انسانیت کے جو ہر اجاگر کرتا ہے، تاکہ اس کے اندر اتفاق اور وحدت کا جذبہ موجود ہو اور نفاق و شخاق سے گریزال ہو اور جب تک میاں یہوی میں دینداری ہوگی، اس کے ہوتے ہوئے اگر ان کے اندر اختلاف اور دوری رونما بھی ہوئی ان کا دل ایک دوسرے سے میلا بھی ہوا! تو اس میں شک نہیں کہ اس قسم کی ہر ابجھن اور گرہ کا حل اور اس کے ازالہ کی صورتیں ان کے سامنے موجود ہیں۔

اور جو شخص دین میں غلوکرتا ہے، دین اس پر چھا جاتا ہے۔ کیونکہ دین درحقیقت آسانی، سہولت اور رافت و رحمت کا نام ہے۔ دین زم دلی، خوف الہی، عہد و پیمان اور اس کی وقارداری، گرم گسترشی، بھائی چارگی اور انسانیت کا نام ہے۔ ثیب اور پستی کے مقابلہ میں دین ذاتی فرا خدی اور شخصی سر بلندی کا نام ہے۔ ایک مسلمان مرد کا اپنی یہوی پر جو حق ہے۔

### حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا بے مثال فیصلہ:

میاں یبوی کے جھگڑے کے ضمن میں احادیث مبارکہ میں مردی ہے کہ حضرت خولہ بنت الحبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے خاوند کا نام حضرت اوس انصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ تھا۔ حضرت خولہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بڑی خوبصورت، نیک، پارسا اور سمجھدار خاتون تھیں ان کے شوہر حضرت اوس رضی اللہ تعالیٰ عنہ ذرا تیز طبیعت کے تھے اور جلدی غصہ میں آ جایا کرتے تھے ایک دن انہوں نے حضرت خولہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو ہمسٹری کے لیے بلا یا انہوں نے کہنا نہ مانتا تو غصے میں آ گئے اور غصہ کی حالت میں فرمایا تو مجھ پر میری ماں کی کمرکی مانند ہے۔ یہ کہہ کر گمراہ سے نکل گئے پھر جب کچھ دیر کے بعد غصہ ٹھنڈا ہوا تو اپنے کہے پر بڑی پشمیانی ہوئی اور یہ چاہا کر صلح ہو جائے۔ حضرت خولہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے کہا کہ صلح کی کوئی صورت ممکن نہیں جب تک کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے تمام واقعہ بیان نہ کر دیا جائے۔ چنانچہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئیں اور ساری حقیقت حال بیان کی۔

سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کہ (اس طرح کا کہنا) زمانہ جاہلیت میں طلاق کا حکم رکھتا تھا مگر مجھ پر ابھی تک اس بارے میں کوئی وحی نہیں آئی ہے۔ حضرت خولہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میرا معاملہ انہی میں مشکل ہے اگر میں ان کے بچوں کو چھوڑتی ہوں تو ضائع ہو جائیں گے اور اگر اپنے پاس رکھتی ہوں تو بھوکر رہیں گے اس مشکل کو اللہ تعالیٰ ہی آسان فرمائے گا۔ روایت میں آتا ہے کہ جب حضرت خولہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے اپنا حال عرض کیا تو اس کے بعد وہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے مجرے کے ایک کونے میں جا کر سر بجھہ میں رکھ کر آہ و زاری میں مصروف ہو گئیں اور اللہ تعالیٰ سے اپنی حاجت رو رک غرض کرنے لگیں اور کہا، اے اللہ! میں تجھ سے اپنی بے نی، بیچارگی، اپنے خاوند کی جدائی اور اپنی پریشانی کی شکایت کرتی ہوں۔ ابھی حضرت خولہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے سر بجھے سے اٹھایا تھا کہ حضرت خاوند کے ہاتھ چوم لیے۔ اس طرح دونوں کی صلح ہو گئی۔ (مُسْطَرِف جلد دوم ص ۲۳۸)

وہ منجانب اللہ ہے۔ اس کا تمام تعلق اللہ سے، پوری امت سے، پھر خود اس کی ذات سے اور یبوی کی شرافت اور اس کی شانشی سے ہے۔ ان (محقر از "وجی القلم" ۱/ ۱۶۶)

ثالث کو سمجھیدہ ہونا چاہیے:

چونکہ میاں یبوی کے مابین جھگڑے کی صورت میں معاملہ بہت نازک شکل اختیار کر چکا ہوتا ہے اس لیے ثالث کو چاہیے کہ وہ صلح کراتے ہوئے سمجھداری سے کام لے اور اس کام کو مذاق نسبجھے معاملے کی نزاکت اور اہمیت کو ملحوظ خاطر رکھے۔ کہا جاتا ہے کہ امام الحدیث حضرت اعمش رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ کی یبوی ان سے کشیدہ رہتی تھیں اور دونوں کے مابین جھگڑا چل رہا تھا اس جھگڑے کو رفع کرنے کی غرض سے ایک دن حضرت اعمش رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ نے اپنے ایک عزیز کو بلایا تا کہ وہ مقاہم کردا رہے اس سے فرمایا کہ تم میری یبوی کے پاس جا کر میرے علمی کمالات کو اس طرح سے بیان کرو کہ اس کی نارانگی دور ہو جائے اور وہ مجھ سے صلح کی طرف راغب ہو جائے۔

عزیز نہ کرنے ان کی یبوی کو خطاب کر کے کہنا شروع کیا "بی امام! تمہارا شوہر جتنا پرہیز گار، بے اوث اور مغلص ہے اس کی بدولت اسے صرف اتنی چیز سے آسودگی حاصل ہو جاتی ہے، جتنی سے ہدہ آسودہ یا چنیا سیراب ہوتی ہے، آج اگر چہ اس کی عمر دھل رہی ہے اس کے باوجود وہ علم کا پہاڑ ہے۔ تم اس کی آنکھوں کے چندھیانے (نظر کی کمزوری) اور پنڈلی کے پتلے پن کا خیال مت کرو۔ اب بھی وہ امام وقت ہے اور اس کا ایک مقام ہے الہذا تم ان کے کمزور گھٹھے بغل کی بدبو، منہ کی گندہ دہنی، کھر دری، ھتھیلوں کو دیکھ کر ان سے بے رغبت نہ رکھو۔ امام اعمش رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ چھپ کر یہ ساری باتیں سن کر ہے تھے غصے میں بھرے ہوئے بولے کہ آٹھ اللہ تیرابرے کرے تو نے میری یبوی پر میرے وہ پوشیدہ عیوب بھی ظاہر کر دیے جن کو وہ نہیں جانتی تھی۔ ان کے عزیز نے کہا، میں تو نہیں انھوں گا۔ یبوی سمجھدار تھی اللہ تعالیٰ نے اس کے دل میں اپنا خوف پیدا کیا چنانچہ وہ اٹھی اور اپنے عالم خاوند کے ہاتھ چوم لیے۔ اس طرح دونوں کی صلح ہو گئی۔ (مُسْطَرِف جلد دوم ص ۲۳۸)

جبرائیل علیہ السلام آئے اور سورہ مجادلہ کی یہ ابتدائی آیات مبارکہ لائے۔

ترجمہ: ”بے شک اللہ نے اس کی بات سنی جو تم سے اپنے خاوند کے بارے میں بھگڑتی ہے اور اللہ سے شکایت کرتی ہے اور اللہ تم دونوں کے سوال و جواب کو سنتا ہے۔“

چنانچہ جب اس سورہ مبارکہ میں کفارہ کا حکم نازل ہوا تو حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت اوس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بلا کفر فرمایا کہ ایک غلام کو آزاد کرنے کے بعد تم خولہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا) کو اپنے پاس رکھ سکتے ہو۔ انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میں اتنی قدرت نہیں رکھتا حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا، پے در پے دو مہینے کے مسلسل روزے رکھو۔ انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میں یہ بھی نہیں کر سکتا۔ ایک روایت میں آتا ہے کہ انہوں نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میری حالت تو ایسی ہے کہ اگر ایک دن میں دو بار یا تین بار نہ کھاؤں تو میری آنکھوں کے آگے اندر ہر آجائتا ہے۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کہ پھر ساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلاؤ۔ انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میں اس کی بھی سکت نہیں رکھتا۔ ابھی یہ بتیں ہو ہی رہی تھیں کہ ایک آدمی حاضر خدمت ہوا اور کھجوروں کا ایک تھیلا لایا جس میں تقریباً پندرہ صاع کھجوریں تھیں۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت اوس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرمایا کہ ان کھجوروں کو لے جاؤ اور مسکینوں میں تقسیم کرو تو تاکہ تمہارا کفارہ ادا ہو جائے انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! میں اپنے سے زیادہ کسی کو مسکین نہیں جانتا اگر حکم ہو تو اپنے اوپر اور اپنے اہل و عیال پر تقسیم کر دوں۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، ایسا ہی کرو۔

اس ضمن میں ایک روایت میں آتا ہے کہ جب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام پر وحی نازل ہوئی تو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، خولہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا)! جاؤ اللہ تعالیٰ نے تمہارا فیصلہ کر دیا اپنے شہر سے کہو کہ ایک لوٹڑی یا غلام آزاد کریں۔ حضرت خولہ نے عرض کیا ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرے ماں باپ حضور پر قربان۔ میرے خاوند کے پاس نہ کوئی لوٹڑی ہے نہ غلام۔“ حضور نے فرمایا ”تو تو اتر کے ساٹھ روزے رکھیں۔“ خولہ نے

عرض کی ”واللہ میرا شوہر بہت کمزور ہے۔ ۲۰ روزے رکھنا اس کے لیے ناممکن ہے۔“ حضور عرض نے فرمایا تو اس سے کہو ۴۰ مسکینوں پر صدقہ کر دیں۔ خولہ نے کہا ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس کی بھی استطاعت نہیں۔“ اب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اچھا تو ام امندر بنت قیس سے ایک بار شتر کھجوریں لے کر ۴۰ مسکینوں پر صدقہ کر دیں۔ خولہ نے کہا ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرے شوہر اتنا ضرور کر دیں گے۔“

یہ کہہ کر گھر آئیں۔ اوس دروازے پر منتظر تھے۔ بے تابی سے پوچھا ”کیوں خولہ“ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا حکم دیا؟“ خولہ نے سارا ماجرا یہاں کیا اور کہا کہ تم بہت خوش قسمت ہو۔ جاؤ اور ام امندر بنت قیس سے ایک بار شتر کھجوریں لے کر ۴۰ مسکینوں پر صدقہ کرو تو تاکہ تمہاری قسم کا کفارہ ادا ہو جائے۔ حضرت اوس نے یہاں بڑی خوشی سے انعام دیا۔

### طلاق دینے میں جلدی نہیں کرنی چاہیے:

اگر میاں بیوی میں کوئی اختلاف یا کشیدگی پیدا ہو جائے تو شوہر پر لازم ہے کہ طلاق دینے میں ہرگز ہرگز جلدی نہ کرے بلکہ اپنے غصہ کو ضبط کرے اور غصہ اتر جانے کے بعد ٹھنڈے دماغ سے سوچ سمجھ کر اور لوگوں سے مشورہ لے کر یہ خور کرے کہ کیا میاں بیوی میں بناہ کی کوئی صورت ہو سکتی ہے یا نہیں؟ اگر بناہ اور بناہ کی کوئی شکل نکل آئے تو ہرگز ہرگز طلاق نہ دے کیونکہ طلاق کوئی اچھی چیز نہیں ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ طلاق چیزوں میں سب سے زیادہ خدا کے نزدیک ناپسندیدہ چیز طلاق ہے۔

(ابوداؤ جلد اول ص ۳۰۳ باب کراہیہ الطلاق مجتبائی)

اگر خدا نخواستہ ایسی سخت ضرورت پیش آجائے کہ طلاق دینے کے سوا کوئی چارہ نہ رہے تو ایسی صورت میں طلاق دینے کی اجازت ہے ورنہ طلاق کوئی اچھی چیز نہیں ہے۔ بعض جاہل ذرا ذرا اسی باتوں پر اپنی بیوی کو طلاق دے دیتے ہیں اور پھر پچھتا تے ہیں اور عالموں کے پاس جھوٹ بول بول کر مسئلہ پوچھتے پھرتے ہیں کبھی کہتے ہیں کہ غصہ میں طلاق دی تھی، کبھی کہتے ہیں طلاق دینے کی نیت نہیں تھی۔ غصہ میں بلا انتیار طلاق کا لفظ

منہ سے نکل گیا۔ کبھی کہتے ہیں کہ عورت ماہواری کی حالت میں تھی، کبھی کہتے ہیں کہ میں نے طلاق دی مگر بیوی نے طلاق لی نہیں حالانکہ ان گواروں کو معلوم ہونا چاہیے کہ ان سب صورتوں میں طلاق پڑ جاتی ہے اور بعض تو ایسے بدنصیب ہیں کہ تین طلاق دے کر جھوٹ بولتے ہیں کہ میں نے ایک ہی بار کہا تھا اور یہ کہہ کر بھی لیتے ہیں اور عمر بھر زنا کاری کے گناہ میں پڑ رہتے ہیں۔ ان ظالموں کو اس کا احساس ہی نہیں ہوتا کہ تین طلاق کے بعد عورت بیوی نہیں رہتی بلکہ وہ ایک ایسی ابھی عورت ہو جاتی ہے کہ بغیر حلالہ کرانے اس سے دوبارہ نکاح بھی نہیں ہو سکتا خداوند کریم ان لوگوں کو ہدایت دے۔ آمین۔

### طلاق سے بچوں کا مستقبل تاریک ہو جاتا ہے

بہت کم خواتین ایسی ہوتی ہیں جو اپنی مرضی سے اپنے خاوند سے طلاق حاصل کرتی ہیں یا خلع کا دعویٰ کرتی ہیں زیادہ تر خواتین کی کوشش بھی ہوتی ہے کہ جیسے بھی ہو ان کا گھر آبادر ہے اور ٹوٹنے نہ پائے وہ اپنے بچوں کی خاطر حالات سے سمجھوٹہ کر لیتی ہیں اس لیے کہ کوئی بھی عورت اپنا گھر ٹوٹا ہوا نہیں دیکھ سکتی یہی وجہ ہے کہ وہ اسے ہر ممکن بچائے رکھنے کے لیے ساس اور زندوں کے بلا جواز طبقے اور خاوند کا تشدد بھی برداشت کر جاتی ہے اور اپنی چھوٹی سی دنیا کو جنت بنانے کے لیے عمر بھر کو ششیں کرتی رہتی ہیں گویا اپنی دنیا اپنی زندگی اور اپنے گھر کو پر سکون بنانا، بھگڑوں وغیرہ سے آزاد ماحول پیدا کرنا اور خاوند کے ساتھ وفاداری نہیں کریں کہر کو توڑ دینا یا چھوڑ دینا پڑ جاتا ہے۔ جن بچوں سے بچوں کی مسکراہٹوں، دل نشین ہوئے گھر کو توڑ دینا یا چھوڑ دینا پڑ جاتا ہے۔ میری بچوں سے بچوں کی مسکراہٹوں، دل نشین خدو خال اور پیشانی کے ستاروں کو دیکھ کر اس کے دل کی دنیا آبادر ہتی ہے گھر کی جنت میں فرشتوں اور حوروں کا گمان ہونے لگتا ہے ان کے روشن مستقبل پر اپنا حال قربان کر دینے کی آرزو پیدا ہوتی ہے مگر پھر بعض گھردوں میں ایسی صورت حال پیدا ہو جاتی ہے کہ ماحول کی

گھنٹ کے باعث سانس لینا بھی دشوار ہو جاتا ہے عورت اسی مجبور ہو جاتی ہے کہ خاوند کے طلاق دے دینے سے اُس کی ساری دنیا اندر ھیر ہو جاتی ہے گھر ٹوٹ جاتا ہے جس گھر کو اس نے اپنے خوبصورت ارمانوں سے شوق کے ساتھ سجا یا اور بسا یا ہوتا ہے اُسے چھوڑ دینا پڑتا ہے ایسی صورت میں بچوں کا مستقبل ایک سوالیہ نشان بن کر رہ جاتا ہے۔

بلاشبہ قانونی اور شرعی طور پر بالغ مرد اور عورت کو اپنی مرضی سے نکاح کا حق حاصل ہے تاہم شادی والدین کی مرضی سے ہو یا مرد اور عورت کی مرضی سے یہ دیکھ لینا ضروری ہے کہ کیا دونوں کے خاندانوں کی آپس میں ہم آہنگی ممکن ہے کیونکہ یہ صرف دو افراد کی بات نہیں ہے بلکہ دو خاندانوں اور اولاد کے مستقبل کا معاملہ ہوتا ہے۔ یہ درست ہے کہ ناچاقی کی صورت میں شریعت کے مطابق میاں اور بیوی ٹلیجہ تو ہو جاتے ہیں مگر بچوں کی زندگی اور مستقبل تاریک ہو جاتا ہے انہیں نہ تو دوسرا باب قبول کرتا ہے اور نہ دوسری ماں۔ معاملہ عدالت تک پہنچتا ہے اور جب ماں اور باپ بچوں کے حصوں کے لیے گارڈین کو رٹ میں درخواست دائر کرتے ہیں اور جس وقت ان کی قسمت کا فیصلہ ہونا ہوتا ہے کہ بچے کس کے پاس رہیں گے اور کس سے الگ تو تب بچے جس ذہنی کیفیت سے گزر رہے ہوتے ہیں وہ ناقابل برداشت ہے ایسے بچوں جو اس کیفیت سے دوچار ہوتے ہیں ان کے اندر احساس محرومی اور احساس کمتری جنم لیتے ہیں بعض اوقات وہ جرام کی طرف بھی راغب ہو جاتے ہیں انہیں زندگی کی خوشیاں نہیں ملتیں وہ کسی ایک کے پاس جا کر دوسرے سے محروم ہو جاتے ہیں۔ ایک بروکن ہوم کی بچی عائملہ کا کہنا ہے کہ میں اپنی ملازمت پیشہ والدہ کے ساتھ رہتی ہوں میں نے اپنے والد کی تصویر اپنے پاس رکھی ہوئی ہے اور رات کو جب والدہ سو جاتی ہیں تو میں اٹھ کر اس تصویر سے باتیں کرتی ہوں والدہ سے کچھ پوچھتی ہوں تو وہ بس یہی کہہ دیتی ہیں کہ تمہارے والد اچھے آدمی نہیں تھے، میری بچھ میں کچھ نہیں آتا میں کبھی سوچتی ہوں کہ تنا اچھا ہوتا اگر میرے ماں باپ بھی اسی طرح ایک گھر میں رہ رہے ہوتے جیسے میری باقی سہیلوں کے ماں باپ رہتے ہیں تب ہم کر سیر کے لیے جاتے گریبوں کی چھینوں میں میری اور کاغذ جاتے میری والدہ میری دل جوئی تو بہت کرتی ہیں میرا بہت خیال رکھتی

ہیں میری ہر فرمائش پوری کرنے کی کوشش کرتی ہیں مگر ابوتو نہیں ہوتے ناں۔ یہ کہتے ہوئے اس چھوٹی سی بچی کی آنکھوں میں آنسو آگئے اور وہ خاموش ہو گئی۔

گھروں کوٹوٹے سے بچانے کے لیے ضروری ہے کہ افہام و تفہیم کی کوشش کی جائے کیونکہ اگر میاں بیوی کے درمیان طلاق ہو جائے تو اس سے سب سے زیادہ بچے متاثر ہوتے ہیں۔ عدالتوں میں اکثر دیکھا گیا ہے کہ باپ بچوں کو زبردستی ماں سے چھیننے کی کوشش کرتا ہے جبکہ ماں چھینیں مار رہی ہوتی ہے وہ بچوں کو اپنے سے جدا نہیں کرنا چاہتی بچوں پر اس چھینا چھیٹ کا بہت بڑا اثر پڑتا ہے اور عمر بھر کے لیے اس طرح کے واقعات ان کے معصوم ذہنوں پر نقش ہو جاتے ہیں۔

## طلاق کی شرح میں اضافے کی وجوہات

بیوی تو میاں بیوی کے مابین علیحدگی اور طلاق کی کوئی بھی وجہ ہو سکتی ہے مگر مشاہدے سے یہ بات سامنے آئی ہے کہ ایسے واقعات کے پس پر وہ بکھی تو مرد کی غلطیاں ہوتی ہیں کہ وہ اپنے مزاج کے جوش کے باعث اپنے اچھے بھلے گھر کو بر باد کر دیتا ہے اور بکھی طلاق کے واقعکی ذمہ دار اسرار عورت خود ہوتی ہے۔ مادہ پرستی ذمہ دار بیویوں سے غفلت اور قوت برداشت کی کمی کے علاوہ اپنے ساتھی کو خوبیوں اور خامیوں سمیت قبول کرنے کے جذبے کی عدم موجودگی کے باعث طلاق کی شرح میں اضافہ ہوتا جا رہا ہے اس کے علاوہ گھر گھر کیبل کی شافتی یا خار نے بھی ہماری خاندانی روایات کو توڑنے میں اہم کردار ادا کیا ہے۔ اب لڑکیاں سرال والوں کی چھوٹی چھوٹی باتوں کو معمولی سمجھ کر نظر انداز نہیں کرتیں بلکہ ”هم کیوں برداشت کریں“، والا رویہ اپناۓ جا رہانے انداز اختیار کرتی ہیں۔ بات گھر سے نکل کر عدالتوں تک پہنچ جاتی ہے میاں بیوی اپنے سطحی مفادات کی خاطر بھوٹ اور سچ کو ملا کر ایسا روپ دیتے ہیں کہ اپنی جھوٹی اتنا کی خاطر اس پر قائم رہنے کی کوشش کرتے ہیں۔ بیوی کو اگر خاوند کی بیروز گاری کا گلہ ہوتا ہے، کوئی عادت ناگوار محسوں ہوتی ہے یا وسری عورتوں سے میل جوں گوارا نہیں ہوتا تو یہ سارے معاملات آرام سے بیٹھ کر سلجنائے جاسکتے ہیں مگر ایسا ہوتا نہیں اور اڑائی

کی معمولی چنگاری ایک بہت بڑی آگ کی شکل اختیار کر لیتی ہے جس سے بالآخر پورا گھر اجڑ جاتا ہے۔

شوہروں کو بھی چاہیے کہ وہ آرام سے بیٹھ کر بیوی کی بات سنیں اور اس سے سمجھنے کی کوشش کریں ذہنی اور جسمانی تشدد سے نفرت کے جذبات پیدا ہوتے ہیں اور پھر عورت ایسے شوہر سے نجات میں ہی عافیت سمجھتی ہے۔ گھر ٹوٹنے سے بچانے کی ذمہ داری میاں بیوی کے علاوہ باقی اہل خانہ پر بھی عائد ہوتی ہے اکثر عورتوں پر بزرگوں کی نافرمانی کا الزام تھوپا جاتا ہے اور اس کے پیچھے ساسندوں کی لگائی بھائی ہی اہم کردار ادا کرتی ہے بعض سرال والے شوہر کی کمائی کو لا پرواہی سے خرچ کر دینے، والدین کو جمع پوچھی بھجوانے اور آئندہ کے لیے کچھ بچت نہ کرنے کا الزام دیتے ہیں جس سے عورت پر پھوڑپن کا لیبل لگ جاتا ہے اور یوں خاوند بھی اپنے ماں اور بہنوں کی طرفدار ہو جاتا ہے وہ بھی یہی سمجھتا ہے کہ اس کی بیوی پر جو الزام لگایا گیا ہے وہ درست ہے چنانچہ اس بات کو بنیاد بنا کر خاوندیہ ثابت کرنے میں کامیاب ہو جاتا ہے کہ بناہ کی ہزار کوشش کے باوجود اس کی بیوی سماجی لحاظ سے قابل بھروسہ ہی نہیں۔ یہی ملا جلا جھوٹ بچ او لاد کے سامنے جاتا ہے اور پھر وہ اپنے ذہن و فکر کے مطابق کسی نتیجے پر پہنچتے ہیں جو عموماً ماں یا باپ سے یا پھر دنوں سے نفرت کی صورت ہے۔ باپ کے رشتہ دار بچوں کی ماں میں لاکھ برا ایساں گوانے کے ساتھ ساتھ بد چلنی کا الزام بھی دھردیتے ہیں جبکہ ماں کے رشتہ داروں کا ماؤں قف باپ کے خلاف ہوتا ہے۔

سبنیڈہ لوگ ہمیشہ طلاق کے عمل کو اچھا فصل خیال نہیں کرتے وہ سمجھتے ہیں کہ اس سے صرف دو افراد ہی نہیں دیگر کئی افراد بھی بر اہ راست متاثر ہوتے ہیں تاہم یہ بھی ایک تسلیح تھی حقیقت ہے کہ بعض اوقات گھروں کا ٹوٹ جانا ہی مسائل کا آخری حل نظر آتا ہے اور بہتر ہے کہ اس ضمن میں اسلام کے قائم کر دہ واضح طریق کار سے رہنمائی لی جائے۔



## اسلامی ذوالہا

301

جوڑ اٹلاش کرنا ہوگا، بچے مال سے یا باپ سے یادوں سے علیحدہ ہو جائیں گے لہذا جہاں تک ممکن ہو زندگی بھرنا بہ کرتے ہوئے چلتے رہنا چاہیے۔

بہت سی عورتیں مزاج کی تیز ہوتی ہیں، بات بات میں مرد سے لڑ پڑتی ہیں جو حقوق واجب نہیں ان کا شوہر سے مطالبه کرتی ہیں وہ پورا نہیں کرتا تو منہ بچلاتی ہیں اور اکثر کر بیٹھ جاتی ہیں، شوہر کی ناشکری کرتی رہتی ہیں، شوہر کوئی بات کہہ تو طلاق کی بات سامنے لے آتی ہیں، عورتوں کے اسی مزاج کے پیش نظر شریعت نے عورت کو طلاق دینے کا اختیار نہیں دیا اور نہ ایک ایک دن میں کئی بار طلاق دیا کر سکتیں، نکاح طلاق دینے کے لیے نہیں ہوتا زندگی بھرنا بہنے کے لیے ہوتا ہے مرد اگر طلاق دے دے تو طلاق ہو جاتی ہے لیکن طلاق اسلام کے مزاج کے خلاف ہے۔

### نایپندیدہ چیز:

حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کہ تمام حلال چیزوں میں اللہ تعالیٰ کے نزد یہ نایپندیدہ طلاق ہے۔  
(ابوداؤد)

اسی ہممن میں ایک اور حدیث پاک میں آتا ہے حضرت معاذ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، اے معاذ! اللہ تعالیٰ نے کوئی چیز غلام آزاد کرنے سے زیادہ پسندیدہ رونے زمین پر پیدا نہیں کی اور کوئی چیز رونے زمین پر طلاق سے زیادہ نایپندیدہ پیدا نہیں کی۔  
(دارقطنی)

### شیطان کی خوشی:

میاں بیوی کے مابین تفریق ہو جانے اور عورت کو طلاق مل جانے کی صورت میں شیطان کی خوشی کی انتہا نہیں رہتی شیطان اس بات سے بہت خوش ہوتا ہے کہ میاں بیوی کے درمیان علیحدگی ہو جائے اور دو خاندانوں کے مابین جھگڑے اور کشیدگی کی فضا پیدا ہو جائے جس کے دوران اسے اپنے داؤ آزمائے کا آسانی سے موقع مل جائے اور وہ مسلمانوں کو ورغا

## طلاق

نکاح ایک ایسا بندھن ہے جس سے عورت اپنے خاوند کی پابند ہو جاتی ہے شریعت مطہرہ نے میاں بیوی کے مابین جو تعلق و رشتہ قائم کیا ہے وہ نکاح سے حلal ہوتا ہے۔ اس بندھن کے ختم کر دینے کو طلاق کہتے ہیں اس کی دو صورتیں ہیں ایک یہ کہ اسی وقت عورت نکاح سے باہر ہو جائے اسے بائن کہتے ہیں دوم یہ کہ عدت گزرنے پر باہر ہو گی اسے رجعی کہتے ہیں۔

یاد رکھیے جب کسی مسلمان مرد کا کسی مسلمان عورت سے نکاح ہو جائے تو پھر چاہیے کہ ساری زندگی نباہ کرنے کی کوشش کی جائے بعض اوقات میاں بیوی میں سے کسی کو طبعی طور پر ایک دوسرے کی جانب سے کچھ ناگواری ہو جائے تو نفس کو سمجھا بجا کر درگز رکر دینا چاہیے نباہنے کے لیے ایک امر ضروری ہے کہ مردوں کو حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کمی طرح سمجھایا ہے اور نباہنے کا حکم دیا ہے ایک حدیث میں ارشاد ہے کہ لا یفرکہ مومن مومنہ ان کرہ منها خلقا رضی منها اخغر یعنی کوئی مرد کسی مومن عورت سے بعض نہ رکھ کے کیونکہ اگر اس کی کوئی حوصلت ناگوار ہو گی تو دوسری حوصلت پسند آجائے گی (رواه مسلم) اور عورتوں کو تعلیم دی ہے کہ طلاق کا سوال نہ اٹھائیں نباہنے کی کوشش کریں۔ جب کہیں دو چار برتن ہوتے ہیں تو آپس میں ہکلٹے ضرور ہیں ایسے ہی جب دو آدمی ایک ساتھ رہتے ہیں تو کبھی کچھ نہ کچھ ناگواری کی صورت سامنے آہی جاتی ہے، اگر صبر نہ کیا جائے اور ناگواری کے سببے کا مزاج نہ بنایا جائے تو آپس میں نباہنیں ہو سکتا اور آئے دن چھوٹ چھٹا کا سوال ہوتا رہے گا، پھر طلاق کے بعد بچے دیران ہوں گے، ہر ایک کو اپنے لیے الگ

راہ راست پر آنے کی کوئی امید نظر نہیں آتی تو ان حالات میں عورت اپنے خاوند سے طلاق یا خلع حاصل کر سکتی ہے۔

### طلاق دینے کا احسن طریقہ:

آپس کے بناہ کا کوئی راستہ نہ رہا ہو اور طلاق دینی ہی ہو تو ایسا کرے جس زمانہ میں عورت پاک ہو جیس سے نہ ہو اس زمانے میں ایک طلاق صاف لفظوں میں دے دے، اس طرح سے ایک رجی طلاق ہو جائے گی، جس کا معنی یہ ہے کہ عدت کے اندر اندر رجوع کرنے لیجنے والا یعنی کا حق رہتا ہے، ایک طلاق رجی دینے کے بعد پھر چاہے تو رجوع کرے اور رجوع کے لیے عورت کی رضا مندی بھی ضروری نہیں ہے، عورت چاہے نہ چاہے مرد رجوع کر سکتا ہے، زبان سے صرف یہ کہ دینے سے کہ میں نے اپنی بیوی کو لوٹالی، اس سے رجوع صحیح ہو جاتا ہے۔ اگر دو گواہوں کے سامنے ایسا کہے تو بہتر ہے تاکہ رجوع کرنے نہ کرنے کے بارے میں اختلاف ہو جائے تو گواہوں کے ذریعہ رجوع کا ثبوت دیا جاسکے۔ اگر کسی نے طلاق رجی کے بعد عدت کے اندر کوئی ایسا کام کر لیا جو میاں بیوی کے درمیان ہوتا ہے تو اس طرح بھی رجوع ہو جائے گا، اس کو رجوع با فعل کہتے ہیں اور زبان سے لوٹا لینے کو رجوع بالقول کہتے ہیں۔

ایک حدیث میں آتا ہے حضرت عبد اللہ ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عن روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے اپنی زوجہ کو جیس کی حالت میں طلاق دے دی تھی۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے اس واقعہ کو ذکر کیا۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس پر غصب فرمایا اور یہ ارشاد فرمایا کہ اس سے رجعت کر لے اور وہ کر کے یہاں تک کہ پاک ہو جائے پھر جیس آئے اور پاک ہو جائے اس کے بعد طلاق دینا چاہیے تو طہارت کی حالت میں جماعت سے پہلے طلاق دے۔ (بخاری و مسلم)

شریعت نے لکنی آسانی رکھی ہے اول تو طلاق دینے ہی سے منع فرمایا، پھر اگر کوئی طلاق دینا ضروری ہی سمجھے تو اسے بتایا کہ ایک طلاق عورت کو پاکی کے زمانے میں دے

کر ایک دوسرے کے خلاف دلوں میں نفرت، بعض اور عداوت پیدا کر سکے اور پھر جھگڑے اور فساد کا تماشہ دیکھ کر خوش ہو۔ ایک حدیث پاک میں آتا ہے حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، شیطان اپنا تخت پانی پر بچاتا ہے اور اپنے انکار کو بھیجتا ہے اور سب سے زیادہ مرتبہ والا اس کے نزدیک وہ ہے جس کا قتنہ بڑا ہوتا ہے ان میں سے ایک آکر کہتا ہے میں نے یہ کہا، یہ کیا۔ شیطان کہتا ہے کہ تو نے کچھ نہیں کیا دوسرا آتا ہے اور کہتا ہے میں نے مرد اور عورت میں جد ای ڈال دی۔ اسے اپنے تقریب کر لیتا ہے اور (خوش ہو کر) کہتا ہے ہاں تو ہے۔ (احمد)

### جنت کی خوبصورت بلا وجہ طلاق مانگنے والی عورت پر حرام ہے:

آج کل بعض عورتیں شوہر کے ساتھ بناہ کرنے کا مزاج گویا ختم کر چکی ہیں، جہاں تھوڑی سی ان بن ہوئی شوہر سے کہا اگر تو اصل مان باپ کا جناہ ہے تو مجھے ابھی طلاق دے دے حالانکہ عورت کا کام یہ تھا کہ شوہر کے بد لے ہوئے تیور دیکھتی تو ہٹ جاتی، زبان بند کر لیتی تاکہ وہ غصہ میں آکر طلاق کا لفظ منہ سے نہ نکالتا۔ جب شوہر عورت کے مطالبہ پر طلاق کے الفاظ نکال دیتا ہے تو جہالت کی وجہ سے وہ بھی طلاق کی مشین گن چالو کر دیتا ہے تین سے کم پر تو خاموش ہوتا ہی نہیں۔

ایک حدیث پاک میں آتا ہے حضرت ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا جو عورت بغیر کسی حرج کے خاوند سے طلاق کا سوال کرے اس پر جنت کی خوبصورت ہے۔ (احمد، ترمذی، ابو داؤد، ابن ماجہ، دارمی)

بعض اوقات ایسی صورت حال پیدا ہو جاتی ہے کہ حالات کے پیش نظر عورت کو سوائے طلاق لینے یا خلع لینے کے اور کوئی حل دکھائی نہیں دیتا اور نجہاں کی تمام صورتیں ختم ہوتی دکھائی دیتی ہیں اور طلاق کا مطالبہ اس کی مجبوری بن جاتا ہے مثلاً خاوند دین پر نہیں چلنے دیتا، گناہوں پر مجبور کرتا ہے۔ بلا وجہ مارکٹائی کرتا ہے یا ازدواجی حقوق ادا کرنے سے بالکل ہی محذور ہے اور اس کے نتیجے ہونے کی کوئی امید نہیں یا نشہ کرتا ہے کما کرنیں لا تا اس کے

دے جیسا کہ پہلے بتایا گیا ہے۔ ایک ساتھ ایک ہی وقت میں تین طلاقیں دینے سے میاں بیوی کے مابین جو بندھن ہے وہ ختم ہو جاتا ہے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے طلاق کی اس صورت کو ناپسند فرمایا ہے اور اس پر شدید غصے کا اظہار کیا ہے چنانچہ ایک حدیث پاک میں آتا ہے حضرت محمود بن الییر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کو یہ خبر پہنچی کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں ایک ساتھ دے دیں یہ سن کر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام غصہ میں کھڑے ہو گئے اور فرمایا کہ کتاب اللہ سے کھیل کرتا ہے حالانکہ میں تمہارے اندر ابھی موجود ہوں۔ (نسائی)

اسی طرح ایک اور حدیث پاک میں آتا ہے کہ ایک شخص نے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے کہا کہ میں نے اپنی بیوی کو ایک سو طلاقیں دے دیں اس بارے میں آپ کیا حکم دیتے ہیں؟ فرمایا کہ تیری عورت تین طلاقوں سے باسن ہو گئی اور ستانوںے طلاق کے ساتھ تو نے اللہ تعالیٰ کی آیات سے ٹھہرا کیا۔ (موطا امام مالک)

لوگ اپنی جان پر زیادتی کرتے ہیں کہ ایک ساتھ طلاق کی تینوں گولیاں چھوڑ دیتے ہیں، شریعت طلاق ہی کی مخالف ہے پھر وہ ایک ساتھ تینوں طلاق دینے کی کیسے اجازت دے سکتی ہے تاہم اگر کوئی شخص ایک ساتھ تین طلاقوں دے ہی دے تو تینوں طلاقیں واقع ہو جاتی ہیں، اسی طرح اگر کوئی شخص عدت گزرنے سے پہلے مختلف اوقات میں تین طلاقیں دے دے یا ہر پاکی کے زمانے میں ایک طلاق دیا کرے تو اس طرح سے تین طلاقیں واقع ہو جاتی ہیں، تین طلاقوں کے بعد رجوع کا حق نہیں رہتا، بلکہ آپس کی رضامندی سے دوبارہ نکاح بھی نہیں ہو سکتا، تین طلاق پانے والی عورت اس طلاق دینے والے شوہر کے نکاح میں دوبارہ اسی صورت میں جا سکتی ہے کہ عدت گزار کر کسی دوسرے مسلمان سے اس کا نکاح ہو، پھر وہ اس سے میاں بیوی والا کام کرنے کے بعد طلاق دے دے یا مر جائے اس کے بعد عدت گزار کر پہلے شوہر سے نکاح ہو سکتا ہے اور اس کو ”حالة“ کہتے ہیں۔

دے اس میں غصہ ٹھڈا ہونے اور سوچ بچار کرنے کا خوب اچھی طرح موقع مل جاتا ہے اگر کسی نے صاف لفظوں میں ایک ساتھ دو طلاقیں دے دیں تو بھی رجعی ہوں گی اور اگر غیر حاملہ عورت کو پاکی کے زمانہ میں ایک طلاق صاف لفظوں میں دے دی اور رجوع نہ کیا اور اس کے بعد جو پاکی کا زمانہ آئے گا اس میں ایک طلاق اور دے دی تو وہ دوسری طلاق بھی رجعی ہو گی اور اس کا حکم بھی وہ ہو گا جو پہلی طلاق کا تھا، پھر اگر تیری بار تیری پاکی کے زمانہ میں ایک اور طلاق دے دی تو طلاق مغایظہ ہو گی۔ عدت طلاق تین حیض ہے اور حیض نہ آتا ہو (بچپن یا بڑھاپ کی وجہ سے) تو عدت تین ماہ ہے اور حاملہ ہو تو حمل ختم ہونے پر عدت ختم ہو گی۔ عدت کے اندر اندر جو طلاقیں شوہر دے گا واقع ہوتی رہیں گی۔ اگر کسی نے طلاق رجعی دینے کے بعد عدت کے اندر رجوع نہ کیا تو پہلی رجعی طلاق باسٹن طلاق ہو جائے گی، باسٹن طلاق میں رجوع کا حق نہیں رہتا ہاں اگر دونوں پھر میاں بیوی بننا چاہیں تو آپس کی رضا مندی سے دوبارہ نکاح کر سکتے ہیں، چاہیے تو پہلی کے عندالضورت صرف ایک طلاق سے کام چلا لیا جائے، اگر طلاق کے بعد پچھتاوا ہو تو عدت کے اندر رجوع کرنے کا حق باقی ہونے کی وجہ سے شوہر رجوع کر سکتے ہاں اور اگر جلدی ہوش نہ آیا اور عدت گزار گئی تو آپس میں دوبارہ نکاح ہو سکے گا۔

### طلاق باسٹن:

طلاق دینا گوجائز ہے لیکن بلا وجہ شرعی ممنون ہے اور وجہ شرعی ہو تو مباح بلکہ بعض صورتوں میں متحب ہے مثلاً بیوی خاوند کو یا دوسروں کو ایذا دیتی ہے یا نماز نہیں پڑھتی حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ بے نمازی عورت کو طلاق دے دوں اور اس کا مہر میرے ذمے باقی ہو اس حالت کے ساتھ در بار باری تعالیٰ میں میری پیشی ہو تو یہ اس سے بہتر ہے کہ اس کے ساتھ زندگی بس رکروں اور بعض صورتوں میں طلاق دینا واجب ہے مثلاً شوہر نامرد یا بیجڑا ہے یا اس پر کسی نے جادو یا عمل کر دیا ہے کہ جماع کرنے پر قادر نہیں اور اس کے ازالے کی بھی کوئی صورت نظر نہیں آتی کہ ان صورتوں میں طلاق نہ دینا سخت تکلیف پہنچتا ہے۔ چاہیے کہ طلاق دینا اگر ضروری ہو گیا ہو تو احسن طریقے سے طلاق

تین طلاقیں دینے کے بعد رجوع کی صورت:

جیسا کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے کہ مرد کو تین طلاقیں دینے کا اختیار ہے، لیکن تین طلاقیں دینا بہتر نہیں ہے، اگر کوئی ایسی صورت بن جائے کہ نباه کا کوئی راستہ ہی نہ رہے تو عورت کے پا کی کے زمانہ میں ایک طلاق دے کر چھوڑ دے اگر پچھتاوا ہو تو عدت کے اندر رجوع کر لے، اگر عدت کے اندر رجوع نہ کیا تو یہ جمی طلاق بائیں ہو جائے گی اس کے بعد ہوش آجائے تو آپس میں باہمی رضامندی سے دوبارہ نئے مہر پر نکاح کر لیں یہ ایسی بات ہے کہ جس پر عمل کرنے سے دقت اور مصیبت پیش نہیں آئے گی، لیکن اس کے بخلاف لوگ یہ کرتے ہیں کہ بیک وقت ایک زبان میں اور ایک مجلس میں تین طلاقیں دے ڈالتے ہیں ایسا کرنے سے شرعاً تینوں طلاقیں واقع ہو جاتی ہیں اور رجوع کا راستہ بالکل ختم ہو جاتا ہے، تین طلاقوں کے بعد آپس میں حلالہ کے بغیر دوبارہ نکاح نہیں ہو سکتا لہذا مرد کو چاہیے کہ اور کسی مسلمان عورت سے نکاح کر لے جس سے نباه ہو سکے اور عورت کسی دوسرے مسلمان سے نکاح کر لے جس کے ساتھ گزارہ کی صورت بن سکے۔ جب تین طلاق ملنے والی عورت نے عدت گزار کر کسی دوسرے مرد سے نکاح کر لیا اور اس شوہر نے میاں یوں والا کام بھی کر لیا پھر طلاق دے دی یاد فات پا گیا تو عدت گزار کر پہلے شوہر سے دوبارہ نکاح ہو سکتا ہے۔ قرآن مجید میں فرمایا ہے فان طلقها فلا تحول له من بعد حتى تنكح زوجاً غيره (یعنی اگر شوہر نے تیسرا طلاق دے دی تو اس کے لیے حلال نہ ہو گی جب تک اس کے علاوہ دوسرے شوہر سے نکاح نہ کرے) اگر دوسرے شوہر کے لیے حلال نہ ہو گی تین طلاقوں کے بعد پہلے شوہر کے لیے حلال ہونے کی شرط یہ ہے کہ دوسرا شوہر اس عورت سے میاں یوں والا خاص کام بھی کر لے، اس کے بعد طلاق دے دے یاد فات پا جائے اور عدت بھی گزار جائے، اسی شرط کو حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی اس روایت میں بیان کیا گیا ہے کہ:

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے کہ حضرت رفاعة القرطی رضی اللہ عنہ کی (سابقہ) یوں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئی اور عرض کیا میں (پہلے) رفاعہ کے پاس تھی (یعنی اس کے نکاح میں تھی) انہوں نے مجھے کی طلاق دے دی۔ (یعنی تین طلاق

دے کر جدا کر دی اور ان کی عدت گزارنے کے بعد) میں نے عبد الرحمن بن الزیر سے نکاح کیا اور (ان کو ازدواجی حقوق ادا کرنے کے قابل نہ پایا) ان کے پاس ایسی چیز ہے جیسے کپڑے کا پلو، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مذکورہ خاتون کی بات سن کر سوال فرمایا کہ کیا تم یہ چاہتی ہو کہ (اس سے طلاق لے کر عدت گزارنے کے بعد) رفاعہ سے دوبارہ نکاح کرو؟ انہوں نے عرض کیا جیسا ہاں میں بھی چاہتی ہوں آپ نے فرمایا نہیں! (ایسا نہیں ہو سکتا، رفاعہ کے نکاح میں دوبارہ جانے کا کوئی راستہ نہیں) جب تک کہ تم اس دوسرے شوہر سے تھوڑی لذت حاصل نہ کر لے۔

(المصالح ص ۲۸۲ بحوالہ بخاری و مسلم)

اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ عورت یا مرد کو یہ تغییر دی جاوہ ہی ہے کہ کسی مسلمان سے ضرور اس عورت کا نکاح کیا جائے پھر اس سے طلاق لی جائے بلکہ یہ بتایا گیا ہے کہ دوسرے مرد سے نکاح ہو کر میاں یوں والا کام ہو جانے کے بعد طلاق ہو جائے یا وہ مر جائے تو آپس کی رضامندی سے پہلے شوہر سے دوبارہ نکاح ہو سکتا ہے۔ اس کے بغیر دوبارہ نکاح کی کوئی صورت نہیں ہے۔ عموماً ایسا ہوتا ہے کہ جب کوئی شخص تین طلاقیں دے کر پچھاتا ہے اور مفتی سے معلوم کرنے پر پتہ چلتا ہے کہ دوبارہ نکاح کرنے کا بھی کوئی راستہ نہیں رہا، الایہ کہ کسی دوسرے مرد سے اس عورت کا نکاح ہو اور حلالہ کی سب شرطیں پوری ہوں تو عورت نے خدکرتا ہے کہ تو فلاں مرد سے نکاح کر لے حالانکہ وہ اب پہلے شوہر کی پابند نہیں رہی جس مسلمان مرد سے چاہے نکاح کرے اور جتنے مہر پر کرے اسے اختیار ہے بلکہ اگر اس نے کسی مرد سے نکاح کر لیا اور اس نے طلاق دے دی یا مرگیا تب بھی عورت کو بجور نہیں کیا جاسکتا کہ پہلے شوہر سے نکاح کر لے۔

بالفرض اگر عورت اس بات پر راضی ہو جائے کہ عدت گزارنے کے بعد کسی اور شخص سے نکاح کر لے تو پھر حلالہ کی شرطیں پوری کرنے کے بعد شوہر اول سے نکاح کرنے پر رضامندی کا اظہار کر دے تب بھی یہ جائز نہیں ہے کہ کسی شخص سے یہ معاهدہ کیا جائے کہ تم

اس عورت سے نکاح کرلو اور حلالہ کی شرط پوری کر کے چھوڑ دینا تاکہ شوہر اول سے نکاح ہو سکے ایسا معاملہ اور معاہدہ شرعاً منوع ہے۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی محلل پر اور محلل پر۔

(مشکوہ شریف)

محلل وہ ہے جو حلال کر دے یعنی اس شرط کو منظور کر کے نکاح کر لے کہ وہ حلالہ کی شرط پوری کر کے چھوڑ دے گا اور محلل وہ ہے جس نے تین طلاقیں دی تھیں یعنی شوہر اول جو یہ شرط لگا کر کسی سے اپنی طلاق دی ہوئی بیوی کا نکاح کرتا ہے کہ تم اس کو ایک دو رات رکھ کر چھوڑ دینا، دیکھئے دونوں پر لعنت فرمائی اس لیے حلالہ کی شرط پر نکاح کرنا اور کرانا گناہ ہے، لیکن اس طرح شرط لگا کر کسی نے نکاح کرادیا اور حلالہ کی شرطیں پوری ہو گئیں تو شوہر اول کے لیے حلال ہو جائے گی یعنی وہ اس سے نکاح کر سکے گا، جو عورت کی مرضی سے ہو گا۔

### طلاق پر دکی نوعیت:

طلاق کی اس صورت میں خاوند اپنی بیوی کو اس بات کا اختیار دیتا ہے کہ طلاق کا معاملہ تیرے ہاتھ میں ہے چاہے تو عورت اپنے کو طلاق دے سکتی ہے۔ روایات میں آتا ہے کہ سید نارسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے بوقریظہ سے مال و دولت حاصل کر کے مسلمان مہاجرین میں تقسیم فرمادیا جس کی وجہ سے ان مسلمانوں میں خوشحالی کی لہر دوڑ گئی اور حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے عطا کردہ مال کی وجہ سے ان کی بیوگی کے دن ختم ہو گئے ہر طرح کی مالی پریشانی دور ہو گئی اور کشادگی اور آسائش کی راہ پیدا ہو گئی ان کی خوشحالی کا دور انہائی رشک کے قابل تھا اور ان کی خوشحالی کو دیکھ کر ازواج مطہرات رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے دلوں میں بھی یہ خیال پیدا ہوا کہ دنیاوی خوشحالی ان کو بھی میر آنی چاہیے چنانچہ انہوں نے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے اس کا سوال کر دیا۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اپنی ازدواج مطہرات رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے اس فعل پر بہت رنج ہوا اور ناراضی کا اظہار فرمایا اور غصہ کی

حالت میں قسم کھائی کہ ایک مہینہ تک ازواج مطہرات رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے نہ ملیں گے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے مجرہ سے متصل ایک بالا خانہ پر قیام فرمایا۔ پھر جب اللہ تعالیٰ نے سورہ الحزاب کی یہ آیات مبارکہ نازل فرمائیں۔ ترجمہ: ”اے نبی (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) اپنی بیویوں سے فرمادو کہ اگر تم دنیا کی زندگی اور اُس کی زینت چاہتی ہو تو آؤ تھیں مال دوں اور تم کو اچھی طرح چھوڑ دوں اور اگر اللہ رسول اور آخرت کا گھر چاہتی ہو تو اللہ تعالیٰ نے تم میں نیکی والوں کے لیے بڑا اجر تیار کر رکھا ہے۔“ (سورہ الحزاب: ۲۸۶-۲۹۰)

اللہ رب العزت حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی تمام ازواج مطہرات رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے جو ام المونین ہیں خوش رہے سب نے اللہ تعالیٰ کو، اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اور دارِ آخرت کو ہی پسند فرمایا جس پر اللہ تعالیٰ راضی ہوا اور پھر آخرت کے ساتھ دنیا کی مرتبتیں بھی عطا فرمائیں۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بیان فرماتی ہیں کہ ان آیات کے نازل ہوتے ہی اللہ تعالیٰ کے نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام میرے پاس تشریف لائے اور مجھ سے فرمانے لگے کہ میں ایک بات کا تم سے ذکر کرنے والا ہوں تم جواب میں جلدی نہ کرنا اپنے ماں باپ سے مشورہ کر کے جواب دینا۔ یہ تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جانتے ہی تھے کہ ناممکن ہے کہ میرے ماں باپ مجھے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے جدا کرنے کا مشورہ دیں گے۔ پھر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے یہ آیات مبارکہ پڑھ کر سنائیں۔ میں نے فوراً جواب دیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! اس میں ماں باپ سے مشورہ کرنے کی کون سی بات ہے مجھے اللہ تعالیٰ پسند ہے اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پسند ہیں اور آخرت کا گھر پسند ہے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی اور تمام ازواج مطہرات نے بھی وہی کیا جو میں نے کیا تھا اور روایت میں ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے تین مرتبہ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے فرمایا کہ دیکھو بغیر اپنے ماں باپ سے ۵۰ یہ کوئی فیصلہ نہ کر لیتا۔

پھر جب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے میرا جواب سناتے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ

وسلم خوش ہو گئے اور نہس دیے۔ پھر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم دوسری ازواج مطہرات رضی اللہ تعالیٰ عنہن کے مجرموں میں تشریف لے گئے ان سے پہلے ہی فرمادیتے تھے کہ عائشہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا) نے تو یہ جواب دیا ہے۔ وہ کہتی تھیں کہ یہی جواب ہمارا بھی ہے۔ فرماتی ہیں کہ اس اختیار کے بعد جب ہم نے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اختیار کیا تو یہ اختیار طلاق میں شمار نہیں ہوا۔ (تجاری شریف۔ تفسیر ابن کثیر)

اسی حوالے سے مند احمد میں ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ازواج مطہرات کے حوالے سے اس واقعہ کو ذکر کرنے کا مقصد صرف اور صرف یہ ہے کہ دنیا کی آسائش و راحت کی زندگی تو چند روزہ ہے جبکہ اصلی اور دامگی زندگی آخرت کی ہے اور پھر جس کام میں اللہ تعالیٰ اور اس کے پیارے رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی رضا و خشودی ہواں کو اختیار کرتا چاہے۔ میاں یوں کوحتی الواقع ایک دوسرے کے ساتھ برضاء و خوش نباه کرنے کی کوشش کرنی چاہے۔ تاکہ طلاق اور عیحدگی کی صورت پیدا نہ نہ ہو۔

طلاق کی صورت میں نیچے کی پرورش کا معاملہ:

اوّلاً اللہ تعالیٰ کا انعام ہوتی ہے اس نہیٰ کی جان کی پرورش و تربیت کی ذمہ ماں اور باپ دونوں پر عائد ہوتی ہے ہستے اور مکراتے بچوں کی وجہ سے گھر ایک چھوٹی کی جنت کی شکل اختیار کر جاتا ہے ماں باپ کے زیر سایہ بچے اٹھکلیاں اور لاؤ کرتے ہوئے اپنے بچپن کے دن گزارتے ہیں زندگی کی بہاریں سمجھتے ہیں خوشیاں اور مسرتیں حاصل کرتے ہیں مگر بھی شریعت اسلامیہ کے مزاج کے خلاف میاں یوں جدائی کا کام کر بیٹھتے ہیں یعنی دونوں عیحدگی چاہئے لگتے ہیں جس کی وجہ سے طلاق ہو جاتی ہے یا شوہر اپنی ناگھبی سے طلاق دے بیٹھتا ہے یا حدود اللہ پر قائم نہ رہ سکتے کی وجہ سے طلاق دے دینا ہی مناسب معلوم ہوتا ہے، اگر ایسا ہو جائے تو اس میں جہاں اور کئی قسم کی تکلیفیں سامنے آتی ہیں ان میں بچوں کی پرورش کا مسئلہ بھی ایک مصیبت بن جاتا ہے۔ شریعت اسلامیہ نے اس کے بارے میں بھی ہدایات دی ہیں اور احکام بتائے ہیں۔

انہوں نے آخرت کو پسند کیا جیسا کہ پہلے بیان کیا گیا ہے ساتھ ہی یہ بھی درخواست کی کہ یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! آپ اپنی کسی یوں سے یہ نہ فرمائیے گا کہ میں نے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اختیار کیا۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے چھپا نے والا بنا کر نہیں بھیجا بلکہ میں سکھا نے والا، آسانی کرنے والا بنا کر بھیجا گیا ہوں۔ مجھ سے تو جو پوچھے گی میں صاف صاف بتا دوں گا۔ (تفسیر ابن کثیر)

حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ازواج مطہرات کے حوالے سے اس واقعہ کو ذکر کرنے کا مقصد صرف اور صرف یہ ہے کہ دنیا کی آسائش و راحت کی زندگی تو چند روزہ ہے جبکہ اصلی اور دامگی زندگی آخرت کی ہے اور پھر جس کام میں اللہ تعالیٰ اور اس کے پیارے رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی رضا و خشودی ہواں کو اختیار کرتا چاہے۔ میاں یوں کوحتی الواقع ایک دوسرے کے ساتھ برضاء و خوش نباه کرنے کی کوشش کرنی چاہے۔ تاکہ طلاق اور عیحدگی کی صورت پیدا نہ نہ ہو۔

روایات میں آتا ہے کہ جب سورہ احزاب کی آیات مبارکہ نازل ہوئیں تو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سب سے پہلے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے پاس گئے

ماں کا حق:

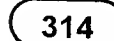
ایک حدیث پاک میں آتا ہے کہ ایک عورت نے سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام سے عرض کیا کہ میرے شوہرنے مجھے طلاق دے دی ہے اور اب وہ میرا بچہ چھینتا چاہتا ہے جس کے لیے میں نے بڑی تکفیں اٹھائی ہیں ایک عرصہ تک اسے پیٹ میں رکھا اور بہت دن تک اسے دودھ پلایا اور گودی میں لیا، اس کو پرورش کیا اور تکلیفوں سے بچایا، میرا دل نہیں چاہتا کہ اسے اپنے سے جدا کروں لیکن اس کا باپ میرے پاس رکھنے کو تیار نہیں، اس کے جواب میں حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کی پرورش کی تو ہی زیادہ مستحق ہے جب تک کہ تو نکاح نہ کر لے۔ (ابوداؤد)

جب میاں بیوی میں جدائی ہو جائے اور جو عکس کی کوئی صورت نہ بن سکے یا ایسی طلاق ہو جائے جس میں شرعاً جو عنین ہو سکتا یا وبارہ نکاح کرنے پر فریقین راضی نہ ہوں یا شرعاً وبارہ نکاح نہ ہو سکتا ہو لامحال میاں بیوی جدا ہو جائیں گے۔ اس صورت میں اولاد کی پرورش کے لیے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ ضابطہ بتالیا ہے کہ بچے کی ماں پرورش کی زیادہ مستحق ہے بشرطیکہ کسی دوسرے شخص سے نکاح کر لے۔ حدیث کی شرح لکھنے والے عالموں نے بتالیا ہے کہ اگر عورت بالکل کسی سے نکاح نہ کرے تو اسے حق پرورش ملے گا اور اگر کسی ایسے شخص سے نکاح کر لے جو بچہ کا حرم ہو مثلاً بچہ کا پچھا ہوت بھی ماں کا حق پرورش ساقط نہ ہوگا، کیونکہ بچہ کا حرم اس کو پیار محبت سے رکھے گا اور اس کے نکاح میں جانے کے بعد بچہ کی ماں اس کی دیکھ بھال میں لگے گی تو نئے شوہر کو ناگواری نہ ہوگی۔ البتہ اگر بچہ کی ماں کسی ایسے شخص سے نکاح کر لے جو بچہ کا حرم ہو گا اور یہ کہہ سکتا ہے کہ تو میرے حقوق ادا کیونکہ وہ شخص اس کی پرورش میں لگنے پر متعرض ہو گا اور یہ کہہ سکتا ہے کہ تو میرے حقوق ادا نہیں کرتی یا میرے حقوق میں اس کی پرورش کی وجہ سے فرق آتا ہے، ممکن ہے کہ وہ بچہ کو میری ہمی نظر سے دیکھے اور بچہ کو ڈاٹ ڈپٹ کرے اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس کی پہلی بیوی سے جو اولاد ہو یا اس بیوی سے جو اولاد ہو جائے اس کی محبت کے سامنے اس بچہ سے کسی قسم کی کلفت محسوس کرے، ان جیسی حکومتوں کی وجہ سے ماں کا حق پرورش اس صورت میں ساقط کر

دیا گیا جب کوہ بچہ کے ناخم سے نکاح کر لے۔

ماں کو جو حق پرورش دیا جاتا ہے وہ اس کا حق ہے، اگر وہ اپنا حق استعمال کرنا نہ چاہے تو اس کو مجبور نہیں کر سکتے کہ ضرور پرورش کرے ہاں اگر کوئی اور عورت پرورش کرنے والی نہ ملتے تو اس کی ماں کو مجبور کیا جائے گا کہ اس کی پرورش کرے اور اگر ماں نے حق پرورش ساقط کر دیا تو شرعاً حقیقی مدت پرورش کرنے کا حق رکھا گیا اس مدت کے اندر اندر پھر اپنا حق لے سکتی ہے، یعنی پرورش کا مطالبہ کر سکتی ہے، اسی طرح جب بچے کے ناخم سے نکاح کرنے کی وجہ سے حق پرورش ساقط ہو گی اور اس کے بعد دوسرے شوہر سے جدائی ہو جائے تو پھر حق پرورش کا مطالبہ کر سکتی ہے۔





## اسلامی ذوالہا

بقرہ ہے۔ جو شخص رات کے وقت اسے اپنے گھر میں پڑھ لے تو شیطان تین دن تک اس گھر میں قدم نہیں رکھ سکتا۔ (طرانی۔ ابن حبان۔ ابن مردویہ)



سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا ارشاد ہے کہ سورہ بقرہ مجھے بطور خاص لوح محفوظ سے عطا ہوئی ہے اور یہ سورۃ جس گھر میں پڑھی جاتی ہے وہاں سے شیطان بھاگ جاتا ہے۔ (نسائی شریف)



حضرت نعمن بن بشیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ سیدنا رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے آسمان و زمین کی پیدائش سے دو ہزار برس قبل ایک کتاب لکھی اس میں دو آیات اتاریں جن پر سورہ بقرہ کا اختتام کیا یہ دو آیات جس گھر میں تین دن پڑھی جائیں شیطان اس گھر کے قریب بھی نہیں آسکتا۔ (ترمذی۔ دارمی)



ایک حدیث پاک میں آتا ہے کہ اپنے گھروں کو قبریں نہ بناؤ جس گھر میں سورہ بقرہ پڑھی جاتی ہے وہاں شیطان داخل نہیں ہو سکتا۔ (منhadhム-Sunnah حجج مسلم۔ ترمذی۔ نسائی)



حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ جس گھر میں سورہ بقرہ پڑھی جائے اس گھر سے شیطان گوز مارتا ہوا بھاگ جاتا ہے۔ (منداداری)



ایک حدیث پاک میں ہے کہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا کہ میں تم سے کسی کو ایسا نہ پاؤں کو وہ پیر پیر چڑھائے پڑھتا چلا جائے لیکن سورہ بقرہ نہ پڑھے۔ سنو! جس گھر میں یہ مبارک سورۃ پڑھی جاتی ہے وہاں سے شیطان بھاگ کھڑا ہوتا

## گھر میں اتفاق و سکون پیدا کرنے کے مؤثر عملیات و طائف

گھر میں سکون اور اتفاق کے لیے اور میاں بیوی کے مابین ناچاقی کو دور کرنے کے لیے ذیل کے صفات میں چند مفید اور مؤثر وظائف و عملیات تحریر کیے جاتے ہیں۔ ان کی برکت سے میاں بیوی کے درمیان محبت و انس قائم رہتا ہے گھر کی فضا کشیدہ نہیں ہوتی جھگڑے جلد ختم ہو جاتے ہیں اخلاف زیادہ دریٹک نہیں رہتا۔ شیطان لعنی ہمیشہ اس کوشش میں رہتا ہے کہ دو مسلمانوں کے مابین جھگڑا افساد پیدا کر کے ان کے درمیان تفرقیں کردا رہتا ہے سب سے زیادہ خوشی اسی بات سے ہی ہوتی ہے لہذا چاہیے کہ شیطان لعنی کے وار سے ہو شیار اور باخبر رہا جائے تاکہ شیطان کو کامیاب ہونے کا موقع نہ مل سکے۔

## سورہ بقرہ کی تلاوت:

سورہ بقرہ کی تلاوت کرنے سے اللہ تعالیٰ کی رضا و رحمت حاصل ہوتی ہے پرور دگار عالم اپنا نفضل و کرم نازل فرماتا ہے شیطان کے شر سے بچاتا ہے اپنی حفظ و امان میں رکھتا ہے روزانہ تلاوت کرنے سے گھر کی خوبیں اور کشافتیں دور ہو جاتی ہیں اور گھر میں نورِ الہی کی روشنی پھیل جاتی ہے۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ جو شخص سورہ بقرہ کا پہلی چار آیات مبارکہ اور آیت الکرسی اور اس کے بعد کی دو آیات اور سب سے آخر کی نین آیات یہ جملہ دس آیات رات کے وقت پڑھ لے تو اس گھر میں شیطان اس رات نہیں جا سکتا اور اسے اور اس کے گھروں کو اس دن شیطان یا کوئی اور بُری چیز نہیں ستائیں یہ آیات مبارکہ مجنون پر پڑھی جائیں تو اس کا دیوانہ پن بھی ذور ہو جاتا ہے۔ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام فرماتے ہیں کہ جس طرح ہر چیز کی بلندی ہوتی ہے قرآن کی بلندی سورہ



ہے سب گھروں میں بدرتین اور ذلیل ترین گھروہ ہے جس میں کتاب اللہ کی تلاوت نہ کی جائے۔



میاں بیوی کی ناراضی کا خاتمه:

اگر میاں اور بیوی آپس میں سخت ناراضی ہوں وہ دن کی ناراضی کے باعث گھر کا سکون برداہ ہو گیا ہو دنوں میں سے کوئی بھی ہمارے نامنے کے لیے تیار نہ ہو تو اس گھر کے کسی فرد کو یا ان دنوں کے کسی ہمدرد عزیز کو چاہیے کہ وہ روزانہ بلا نامنگ چالیس یوم تک سورہ بقرہ کی تلاوت کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ سے دعا مانگے انشا اللہ تعالیٰ چالیس یوم کے اندر اندر دنوں اپنی خفیٰ ایک دوسرے کے ساتھ دور کر دیں گے اور پہنچی زندگی گزاریں گے اگر خاوندیا بیوی میں سے کوئی ایک یہ چاہے کہ ناراضی دور ہو جائے تو دنوں میں سے ایک بھی روز ان سورہ بقرہ پر ہے اور بارگاہ الہی میں نیک مقصد کے لیے دعا مانگے تو پھر بھی بفضل باری تعالیٰ چند دنوں میں ہی سورہ بقرہ کی برکت کے طفیل دنوں میاں بیوی کے مابین ناجاتی خفیٰ دور ہو جائے گی۔

میاں بیوی میں صلح کے لیے:

اگر میاں بیوی آپس میں کسی بات پر خفا ہوں اور محض اتنا کی وجہ سے صلح میں پہل نہ کرتے ہوں بات پر جھگڑتے ہوں تو چاہیے کہ باوضوحالت میں ایک گلاس پانی پر سات سو چھیسا مرتبہ بسم اللہ الرحمن الرحيم پڑھ کر وہ کوپلانے انشا اللہ تعالیٰ اس کی ناراضی دور ہو جائے گی دنوں آپس میں صلح کر لیں گے اور ان کی باہمی محبت بھی زیادہ ہو جائے گی۔

گھر یلو جھگڑے کا خاتمه:

اگر میاں بیوی کے مابین ناجاتی ہو خاوند اپنی بیوی سے کسی بات پر ناراضی ہو اور کسی طرح راضی نہ ہو تاہو یا بیوی خاوند کو نگہ کرتی ہو اور باز نہ آتی ہو جس کی وجہ سے گھر میں

ٹوائی جھگڑا رہتا ہو تو چاہیے کہ نماز عشاء کی ادائیگی کے بعد ایک سو مرتبہ بسم اللہ الرحمن الرحيم پڑھے پھر سونے سے پہلے وضو کرے اور ایک سو مرتبہ بسم اللہ الواسع جل جلالہ پڑھ کر مقصود علیہ کا تصور کر کے اس کی طرف دم کرے اور دعا اپنے مقصد کی بارگاہ الہی میں مانگ کر سو جائے چالیس یوم تک بلا نامنگ عمل کرے اگر چالیس یوم میں مطلوب مقصد پورا نہ ہو تو پھر زیادہ سے زیادہ نو دن تک متواتر اسی طرح کرے انشا اللہ تعالیٰ ضرور کامیابی ہو گی خواتین کے لیے اس بات کی اجازت ہے کہ وہ اپنے مخصوص ایام لے ناغوں لو شمار کرے بعد میں پورے کر لیں بفضل باری تعالیٰ میاں بیوی کے مابین تعلقات بالکل نحیک ہو جائیں (بسم اللہ سے مشکلات کا حل)

**گھر میں جھگڑے سے بچاؤ کے لیے:**

اگر کسی کے گھر میں ہر وقت جھگڑا رہتا ہے اور سخت تنازع کی کیفیت ہو تو خاوند چاہیے کہ وہ ہر نماز کے بعد اول و آخر گیارہ مرتبہ درود پاک پڑھتے ہوئے یہ کلمات پڑھے:

**اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الشِّقَاقِ وَالنِّفَاقِ وَسُوءِ الْأَخْلَاقِ.**

”اے اللہ! میں تیری پناہ مانگتا ہوں جھگڑے اور نفاق اور برے اخلاق سے۔“

اس دعا کی برکت سے إنشاء اللہ تعالیٰ گھر میں امن، چین اور سکون رہے گا اور تنازع کی کیفیت ختم ہو جائے گی گھر میں لڑائی جھگڑا نہ ہو گا۔

(بحوالہ درود شریف سے مشکلات کا حل)

**گھر اور اہل و عیال کی حفاظت کیجئے:**

جو کوئی سفر پر جارہا ہو اور رچا ہتا ہو کہ اس کی غیر موجودگی میں اس کا گھر بیار اور اہل و عیال محفوظ اور امن و امان میں رہیں تو وہ گھر سے روانہ ہوتے وقت چار رکعت فل نماز اس طرح سے پڑھے کہ ہر رکعت میں ایک مرتبہ سورہ فاتحہ پڑھنے کے بعد ایک مرتبہ سورہ اخلاص پڑھے پھر جب سلام پھیرے تو یہ کلمات کہے:

**اللَّهُمَّ إِنِّي أَتَقَرَّبُ بِهِنَّ إِلَيْكَ فَاجْعَلْهُنَّ خَلِيفَتِي فِي أَهْلِي وَمَا لِي.**

بنفضل باری تعالیٰ اس نماز کی برکت سے اس کے گھر بیار اور اس کے اہل و عیال کی حفاظت رہے گی بلکہ اردو گرد کے مکانات کی بھی حفاظت رہے گی جب تک کہ وہ لوٹ کرو اپس گھر نہ آجائے۔ (بحوالہ نماز سے مشکلات کا حل)

**نافرمان یوں تابعدار ہو جائے:**

اگر کسی کی یوں نافرمان ہو اور کہنے سے باہر ہو، سمجھانے بجھانے سے بھی اپنی نافرمانی سے باز نہ آتی جو تو ایسے میں ذیل کامل بے حد مفید اور فائدہ مند ہے۔

اس کے لیے بروز جمعہ بعد از نماز جمعہ اول و آخر درود پاک ذیل گیارہ، گیارہ مرتبہ، سورہ جمعہ تین مرتبہ اور سورہ ق گیارہ مرتبہ پڑھ کر پانی یا دودھ یا مٹھائی کو دم کریں اور یوں کوکھلا دیں یا پلا دیں۔ انشاء اللہ تعالیٰ سات یوم کے بلا ناغہ اس عمل کی برکت سے یوں تابع فرمان ہو جائے گی اور گھر میں سکون رہے گا۔ (مبر علیات و وظائف)

**یوں تابعداری کرے:**

اگر کسی کی عورت نافرمان ہو اپنے خاوند کو ناپسند کرتی ہو اس وجہ سے گھر میں ہر وقت لڑائی جھگڑا کرتی رہتی ہو اپنا خاوند اسے ایک آنکھ نہ بھاتا ہو تو خاوند کو چاہیے کہ وہ باوضو حالت میں یہ آیت پبار کر فہمی قصروث الطُّرُفِ لَمْ يَطْمُثُنَ اَنْتَ قَبْلُهُمْ وَلَا بَعْدَهُ ایک سوا کیس مرتبہ پڑھ کر پانی پر دم کرے یا کسی مشینی چیز پر دم کرے اور اپنی یوں کوکھلائے پلاۓ اسیں یوں تک ہر روز بلا ناغہ اسی طرح دم کر کے پانی پلاۓ یا شیرینی پر دم کر کے کھلانے انشاء اللہ تعالیٰ عورت کے دل میں خاوند کی محبت پیدا ہو جائے گی اپنے خاوند کے سوا کسی کی طرف توجہ نہ کرے گی خاوند کی خوب تابعدار ہو جائے گی اللہ تعالیٰ کے لطف و کرم سے گھر میں لڑائی جھگڑا بھی ختم ہو جائے گا۔ (سورہ رحمٰن سے مشکلات کا حل)

### بہترین مسلمان خاوند کی خوبیاں

پچھلے صفحات میں ایک مثالی مسلمان خاوند کے حوالے سے جو کچھ بیان کیا گیا ہے اس کی روشنی میں مختصر طور پر تحریر کیا جاتا ہے کہ ایک بہترین مسلمان خاوند میں درج ذیل خوبیاں ہوتی ہیں۔

- ۱۔ جو اپنی یوں کے ساتھ زمی، خوش اخلاقی اور حسن سلوک سے پیش آئے۔
- ۲۔ جو اپنی یوں کے حقوق کو ادا کرنے میں کسی قسم کی غفلت اور کوتاہی نہ کرے۔
- ۳۔ جو اپنی یوں کا اس طرح ہو کر ہے کہ کسی اجنبی عورت پر نگاہ نہ ڈالے۔
- ۴۔ جو اپنی یوں کو اپنے عیش و آرام میں بر ابر کا شریک سمجھے۔
- ۵۔ جو اپنی یوں پر کبھی ظلم اور کسی قسم کی بے جا زیادتی نہ کرے۔

- ۶۔ جو اپنی بیوی کی تند مزاجی اور بد اخلاقی پر صبر کرے۔
- ۷۔ جو اپنی بیوی کی خوبیوں پر نظر رکھے اور معمولی غلطیوں کو نظر انداز کرے۔
- ۸۔ جو اپنی بیوی کی مصیبتوں، بیماریوں اور رنج و غم میں دلچسپی، تیارداری اور وفاداری کا ثبوت دے۔
- ۹۔ جو اپنی بیوی کو پرده میں رکھ کر عزت و آبرو کی حفاظت کرے۔
- ۱۰۔ جو اپنی بیوی کو دینداری کی تاکید کرتا ہے اور شریعت کی راہ پر چلائے۔
- ۱۱۔ جو اپنی بیوی اور اہل و عیال کو کما کر رزق حلال کھلانے۔
- ۱۲۔ جو اپنی بیوی کے میکے والوں اور اس کی سہیلوں کے ساتھ بھی اچھا سلوک کرے۔
- ۱۳۔ جو اپنی بیوی کو ذلت و رسائی سے بچائے رکھے۔
- ۱۴۔ جو اپنی بیوی کے اخراجات میں بخیلی اور کنجوی نہ کرے۔
- ۱۵۔ جو اپنی بیوی پر اس طرح کنڑوں رکھے کہ وہ کسی برائی کی طرف رنج بھی نہ کر سکے۔
- ۱۶۔ جو اپنی بیوی کو اپنی باندی نہیں بلکہ اپنی شریک حیات سمجھے۔
- ۱۷۔ جو ہر وقت غصے اور بد مزاجی کی حالت میں نہ رہے۔
- ۱۸۔ جو اپنی بیوی کے اچھے کاموں کی فراخدلي سے تعریف بھی کر دیا کرے۔
- ۱۹۔ جو معمولی معمولی باتوں کو جھگڑے کی بنیاد بنا کر گھر کی فضاخواب نہ کرے۔

